
 

  

CASTILLA. ESTUDIOS DE LITERATURA, 16 (2025): 670-673 

ISSN 1989-7383 

David Soto Carrasco y Giorgia Bertozzi (eds.) (2024). A Través 
del Abismo: H.P. Lovecraft y el horror ontológico. Madrid: Plaza 
y Valdés, 280 págs. 
 

Reseña de acceso abierto distribuida bajo una Licencia Creative Commons Atribución 

4.0 Internacional (CC-BY 4.0). / Open access review under a Creative Commons 

Attribution 4.0 International License (CC-BY 4.0). 

DOI: https://doi.org/10.24179/cel.16.2025.670-673. 

 

Como señaló Rudolf Otto en Lo santo (1925), existen dos modos de 

aproximación a la alteridad radical que fundan la experiencia de lo 

sagrado: el mysterium fascinans y el mysterium tremendum. Mientras que 

el primero remite a la atracción benigna por el sentido y la belleza de lo 

divino, el segundo designa el ámbito vertiginoso de la incertidumbre y la 

desproporción. La obra de H.P. Lovecraft —y, en particular, la lectura 

filosófica propuesta en el presente volumen colectivo— se inscribe más 

bien en la segunda vertiente; aquella que concibe lo absolutamente otro 

como un exceso que desborda las categorías del sujeto y socava los marcos 

de comprensión.  

A Través del Abismo: H. P. Lovecraft y el horror ontológico (2024), 

editado por David Soto Carrasco y Giorgia Bertozzi, constituye una de las 

aportaciones más significativas y sistemáticas al estudio filosófico 

lovecraftiano en lengua castellana. La perspectiva escogida no se limita al 

ámbito literario o histórico, sino que aborda a Lovecraft desde un espacio 

liminar, en el que se condensan algunas de las tensiones más radicales del 

pensamiento contemporáneo. La pluralidad de enfoques, que van desde la 

teoría política y estética hasta la ontología especulativa, la teología 

negativa y la crítica cultural, configura una lectura unitaria y al mismo 

tiempo abierta. En este sentido, se trata de un estudio que no busca 

domesticar el enigma, sino hacerlo visible e intensificarlo.  

En el centro de la constelación se encuentra el fenómeno del horror 

cósmico, entendido no solo como recurso narrativo, sino como noción 

filosófica. El horror, en Lovecraft, no es meramente psicológico ni 

fantástico: es ontológico. Desde esta perspectiva, se configura lo que 

podríamos llamar un pensamiento abisal, a saber, un modo de pensar desde 

el límite, o incluso más allá de él. En esas regiones del pensamiento, el 

lenguaje pierde su centro de gravedad y las ideas se vuelven inestables. 

Ese más allá del límite acontece allí donde las categorías que organizan 

nuestra experiencia —tiempo, lenguaje, materia e identidad— comienzan 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.24179/cel.16.2025.670-673


Reseña 671 

 

 CASTILLA. ESTUDIOS DE LITERATURA, 16 (2025): 670-673 

 ISSN 1989-7383 

a disolverse. Lovecraft, aquí, no es solo un autor de culto: es un umbral 

filosófico.  

Lejos de los marcos hermenéuticos convencionales, el libro se articula 

en tres grandes bloques que trazan una trayectoria descendente, casi 

iniciática. El primero —“Ultimátum de la realidad”— explora el encuentro 

entre el horror cósmico y la crítica cultural. Lovecraft será entendido como 

cartógrafo de un mundo en crisis, desde la política, hasta la filosofía y la 

ecología. Nos encontramos, pues, ante un narrador del colapso moderno y 

formulador de una antropología negativa de la modernidad. Tras la 

identificación del límite, llega la salida del mundo cotidiano. El segundo 

bloque —“Extracosmicam Hypnerotomachia”— se adentra en el corazón 

mitopoético de la obra del autor de Providence: el rito, el sueño, el 

descenso y la catábasis como forma de conocimiento. Por último, el tercer 

bloque —“…I Will tell the audient void…”— aborda el colapso del 

lenguaje al reflexionar sobre sus límites, la escritura como portal hacia lo 

inhumano y el surgimiento de las lenguas muertas.  

En su capítulo inaugural, Fernando Broncano sitúa a Lovecraft en el 

cruce entre filosofía y cultura popular, trazando una genealogía del horror 

cósmico como efecto de la pérdida de escala. La desproporción entre el ser 

humano y el universo remite a un desajuste epocal: la modernidad ha 

erosionado los marcos de sentido y ha dejado al sujeto ante un mundo 

indiferente. El reflejo narrativo de lo innombrable en obras como La 

llamada de Cthulhu, La sombra sobre Innsmouth o El que susurra en la 

oscuridad dan cuenta de un narrador incapaz de organizar la experiencia, 

un lenguaje que fracasa y el testimonio del delirio.  

El colapso se articula con dimensión política en el capítulo de David 

Soto Carrasco, quien propone una lectura de Lovecraft como autor 

reaccionario y filosóficamente significativo. Su horror cósmico estaría 

enraizado en un gnosticismo antimoderno, donde el mundo ya no es 

portador de sentido, sino escenario de contaminación, decadencia y pérdida 

de jerarquías. El rechazo al comunismo, la apelación a formas autoritarias 

de reconfiguración civilizatoria y la nostalgia de un orden aristocrático 

anglosajón configuran un pensamiento oscuro que, sin embargo, revela con 

nitidez el malestar que configura la subjetividad moderna.  

Mateusz Janik propone una perspectiva genealógica que vincula la 

sensibilidad antimoderna con los orígenes de la filosofía comparada; a 

partir de la figura de Pierre Bayle. La crítica ilustrada al monismo y a 

ciertas cosmologías orientales —que amenazan la noción de 

individualidad— anticipa el horror cósmico lovecraftiano como reacción 



672 Reseña 

 

CASTILLA. ESTUDIOS DE LITERATURA, 16 (2025): 670-673  

ISSN 1989-7383 

a la pérdida de límites. Desde ahí, Janik introduce la noción de 

parapolítica: una ontología política subterránea donde el cuerpo del Estado 

ya no se sostiene, y el poder opera desde la microfísica de los no-lugares, 

a saber, lógicas invisibles, irreductibles al lenguaje jurídico o científico.  

La crisis de las estructuras de representación política modernas se 

concreta en la crisis del terreno ecológico. Finalmente, Juan Manuel 

Zaragoza Bernal, interpreta el mar como espacio simbólico del abismo en 

el que convergen el horror cósmico y la eco-fobia moderna. Este océano, 

a la vez frontera epistémica y hábitat de formas de vida no humanas, 

desestabiliza las categorías ilustradas. En el contexto del Antropoceno, el 

mar deviene lugar de emergencia de monstruosidades híbridas, como el 

sargazo, engendradas por los excesos humanos; lo que actualiza la 

amenaza cósmica en clave biopolítica.  

El capítulo de David Hernández de la Fuente da comienzo al segundo 

bloque, en el que se explora la narratividad en tanto que dispositivo 

iniciático, que trasciende, en el caso de Lovecraft, el marco del terror 

literario convencional. Se subraya, pues, la base mítico-arcaica y la poética 

del descenso. Hernández plantea esta lógica mediante el concepto de 

catábasis, entendido como arquetipo narrativo y estructura epistémica. Al 

igual que en los grandes relatos sapienciales de la Antigüedad, el descenso 

en Lovecraft no es solo espacial, sino ontológico. Se cruza el umbral, se 

atraviesa el enigma y se regresa transformado, cuando el regreso es 

posible. Este gesto se inscribe en la constelación simbólica del mito, el 

cuento y el sueño; así, los relatos lovecraftianos reactivan el inframundo 

mítico en clave moderna, en lo abismal-cósmico.  

Sara Molpeceres Arnáiz retoma esta línea desde una perspectiva 

estética, al estudiar cómo Lovecraft integra el concepto de lo sublime para 

articular una nueva forma de experiencia de lo sagrado. Lo sublime no 

remitiría ya a la potencialidad abrumadora de la naturaleza o espiritual —

como sostuvieron Kant o Schiller—, sino más bien a una alteridad 

radicalmente ajena, material y amorfa que reactualiza el sublime burkeano. 

A partir de esta inversión, la herencia romántica se subvierte, ya que el 

poeta no asciende a lo suprasensible, sino que desciende a lo impensable, 

lo abyecto, la locura o la descomposición. Todo ello construye una 

mitología profana en torno al mysterium tremendum. 

La inversión alcanza su desarrollo conceptual en el análisis de Giorgia 

Bertozzi, quien propone la noción de materialismo onírico como clave 

hermenéutica. En esta lectura del universo lovecraftiano, el sueño no es 

evasión ni consuelo, sino acceso a una realidad alternativa —no menos 



Reseña 673 

 

 CASTILLA. ESTUDIOS DE LITERATURA, 16 (2025): 670-673 

 ISSN 1989-7383 

real por ser imaginaria— en la que la distinción entre lo racional y lo 

fantástico, lo interior y lo exterior, el yo y la materia se vuelve porosa y 

habitada por un fondo simbólico, alucinatorio y ontológicamente inestable.  

La travesía iniciática se completa con el capítulo de Vicente Cervera 

Salinas, que interpreta el ciclo poético Hongos de Yuggoth como síntesis 

órfica del pensamiento de Lovecraft, donde la poesía condensa sus núcleos 

simbólicos —descenso, revelación cósmica, visión abismal— y permite 

articular lo indecible como forma de lucidez. La estructura tripartida —

eones, orfismo, vislumbres—ilustra el tránsito del sujeto desde el 

deslumbramiento hasta la integración lúcida del horror.  

En el tercer bloque se plantea una ontología del límite, en el que Ana 

Pinel Benayas muestra cómo Lovecraft subvierte las convenciones del 

relato fantástico al representar no una anomalía puntual, sino un colapso 

total ontológico. El lenguaje, incapaz de capturar lo monstruoso, se 

repliega en retóricas del rodeo, configurando lo que Graham Harman 

denominó un “realismo raro”.  

Bartolomé Nicolás Martínez refuerza esta idea con el concepto 

literatura nouménica. Inspirado por Kant, Schelling y el realismo 

especulativo contemporáneo, el autor señala hacia una literatura que no 

representa lo real, sino que dramatiza su inasimilabilidad, filtrando una 

forma de saber devastador, una diaphthérous gnosis que desborda al sujeto 

y que se convierte en acceso vivencial a lo extracósmico.  

Finalmente, Ana Carrasco Conde lleva esta línea al extremo con una 

lectura desde la teoría de lo abyecto y la teología negativa. En Lovecraft, 

el signo no comunica, sino que contagia; el lenguaje no revela, sino que 

invoca presencias impías que corrompen.El Necronomicón encarna así una 

lengua muerta viviente, una grafía maldita que no significa, pero que hiere.  

Así, A través del abismo presenta una tesis radical que señala que 

Lovecraft no es un excéntrico marginal ni un fabulador de terror, sino un 

pensador que intuyó —desde la literatura—los contornos de la crisis 

ontológica, epistemológica, metafísica y política de nuestro tiempo. En 

definitiva, este estudio de referencia convierte a Lovecraft en interlocutor 

filosófico y traza, desde el pensamiento del temblor, una lúcida cartografía 

de los límites del pensamiento moderno. 

  

SOFÍA ESTEBAN MORENO  

https://orcid.org/0009-0006-2948-9892 

Universidad de Valladolid (España) 

sofia.esteban.moreno@uva.es  

https://orcid.org/0009-0006-2948-9892
mailto:sofia.esteban.moreno@uva.es

