Ed -
Universidad
HISTORIA MEDIEYAL ¥ MODERNA Vallax‘dolid

De Trento a Lima: transferencias y recepcién de las
normas artisticas sobre la imagen religiosa en la
legislacion eclesiastica del Peru colonial

From Trent to Lima: artistic transfers and reception of
artistic norms on religious imagery in the legislation of
colonial Peru

ROXANNE MAMET

Université de Lorraine, 23 Bd Albert ler. 54000 Nancy (Francia)
roxanne.mamet@univ-lorraine.fr

Recibido/Received: . Aceptado/Accepted: .

Coémo citar/How to cite: Mamet, Roxanne (2025). “De Trento a Lima: transferencias y
recepcion de las normas artisticas sobre la imagen religiosa en la legislacion eclesiastica
del Perti colonial”, Erasmo. Historia Medieval y Moderna, volumen, pp. 77-98.

DOI: https://doi.org/10.24197/stjg7689

Articulo de acceso abierto distribuido bajo una Licencia Creative Commons Atribucion
4.0 Internacional (CC-BY 4.0). / Open access article under a Creative Commons
Attribution 4.0 International License (CC-BY 4.0).

Resumen: Este articulo analiza la recepcidn de las normas iconograficas definidas por la sesion
XXV del Concilio de Trento en la legislacion eclesiastica del virreinato del Peru (siglos XVI-XVIII).
Nuestro enfoque consiste en estudiar de qué manera estas prescripciones europeas fueron
transmitidas, adaptadas e incluso reinterpretadas en los textos elaborados por las autoridades
locales. A partir del andlisis de estas fuentes primarias, nos proponemos demostrar como la Iglesia
colonial particip6 activamente en la redefinicién de los usos de la imagen sagrada.

Palabras clave: Concilio de Trento; imagen religiosa; Peru colonial; transferencias culturales;
legislacion eclesiastica; recepcion.

Abstract: This article analyzes the reception of the iconographic norms defined by Session XXV of
the Council of Trent in the ecclesiastical legislation of the Viceroyalty of Peru (16th-18th
centuries). Our approach consists of studying how these European prescriptions regarding
religious images were transmitted, adapted, and even reinterpreted in the texts produced by local
authorities. Through the analysis of these primary sources, we aim to demonstrate how the
colonial Church actively participated in the redefinition of the uses of sacred images.

Keywords: Council of Trent; religious image; Colonial Peru; cultural transfers; ecclesiastical
legislation; reception.

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380


https://doi.org/10.24197/stjg7689
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 Roxanne Mamet

INTRODUCCION

Tanto en México como en Perq, la conquista de América por parte de
los espaioles fue seguida por la voluntad de evangelizar a los pueblos
indigenas y de erradicar las religiones locales, con el objetivo de imponer
la autoridad de la Iglesia catolica. En este contexto, la imagen' se
establecid como un instrumento central de persuasion y ensefianza. Asi, se
enviaron cuadros, grabados y pintores europeos a ambos virreinatos para
apoyar esta mision espiritual y politica.

Esta dinamica, central en los estudios sobre la América espafiola, se
analiza hoy mediante las nociones de “transferencias culturales” (Clément,
2012), “circulaciones”, “trayectorias” o “intercambios” (Compagnon,
2009) que permiten examinar los desplazamientos de objetos, personas,
ideas y saberes entre diferentes espacios culturales, asi como superar una
vision unilateral de los intercambios entre Europa y América. De ahi,
conviene preguntarse como concebia la Espafa de los siglos XVI y XVII
sus interacciones con los territorios americanos recién conquistados.

Por otra parte, si bien la cuestion de los aportes europeos a la imagen
colonial se ha analizado principalmente desde el prisma de lo visual
(influencia de los grabados flamencos y de las practicas artisticas de
pintores espaiioles e italianos)?, las fuentes escritas se suelen considerar

! Tras el Concilio de Trento, la imagen fue concebida como un “arte”, entendido no solo
como ornamento en un templo, sino también como un medio de estructuracion simbolica
del espacio sagrado, destinado a acompafar visualmente la palabra divina. Segiin el
Tesoro de la lengua castellana o espariola de Sebastian de Covarrubias (1611), la
acepcion “imagen” —del latin imago— se referia, en el ambito religioso, a la imitacion de
figuras que representaban a Cristo, la Virgen, los Apostoles, los Santos y los misterios de
la fe. Asi, este término abarcaba tanto pinturas como esculturas, iconos, estampas, efigies
o simbolos. Como veremos en este articulo, la imagen a la que nos referimos en este
contexto evangelizador es ante todo una imagen catdlica, o sea una representacion
institucionalizada y reconocida por la autoridad eclesiastica, con una funcién devocional,
doctrinal y pedagdgica claramente definida.

2 Sobre el origen europeo y siguiendo la linea de estudios iniciados por el arquitecto
argentino Angel Guido y los historiadores del arte norteamericano George Kubler y
Martin Sebastian Soria, los arquitectos e historiadores del arte bolivianos José de Mesa y
Teresa Gisbert, junto con el historiador del arte nacionalizado peruano Francisco Stastny,
inventariaron desde finales de la década de 1960 el desplazamiento de los primeros
pintores europeos y la diversidad de sus trayectorias en el virreinato (Soria, 1956; Gisbert
y Mesa Figueroa, 1956, 1972, 1974 y 1982; Stastny, 2013). Mas recientemente, a partir
de los afios 2000 y segun una metodologia diferente, una nueva generacion de
investigadores ha comenzado a analizar la imagen virreinal desde “si misma”, o sea

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380



De Trento a Lima: transferencias y recepcion de las normas... 79

secundarias. De hecho, aunque los vinculos entre la politica
contrarreformista de la Espafia de finales del siglo XVI y las producciones
visuales coloniales han sido demostrados (Sebastian Lopez, 1989 y 2007),
su estudio a partir de estos documentos sigue siendo limitado.

Por lo tanto, este articulo se propone analizar como los decretos del
Concilio de Trento relativos a la imagen —y mads precisamente su XXV
sesion—, fueron exportados, adaptados e incluso reinterpretados en el
contexto andino, a través de su recepcion en la legislacion virreinal
peruana. Dichos textos ponen de relieve un conjunto de normas y practicas
sobre el arte que constituyen la primera historiografia de la imagen en el
virreinato del Peru. Asi, nos preguntaremos: ;COmo se organizo la
transferencia artistica hacia el virreinato peruano? ;Qué ideas sobre el arte,
transmitidas desde Europa, fueron reescritas en el contexto andino? ;Y de
qué manera fueron recibidas y adaptadas por las autoridades eclesiésticas
locales?

1. CONTEXTO HISTORICO: EL CONCILIO DE TRENTO Y LA
CONSOLIDACION DE LA IGLESIA EN EL PERU COLONIAL3

El Concilio de Trento (1545-1563) marco una etapa decisiva no solo
en la reorganizacion del dogma catodlico (Tallon, 2000; Fabre, 2013, p. 45),
sino también en la estructuracion de la Iglesia frente a los desafios
planteados por la colonizacion. En el virreinato del Peru, este periodo
coincidid con una fase de inestabilidad marcada por la guerra de conquista
y los conflictos civiles posteriores que retrasaron la implementacion de la
evangelizacion y la consolidacion del poder colonial. Ademas, la

atendiendo a sus caracteristicas regionales y dindmicas internas, apartandose asi del
paradigma de origen europeo como punto de partida interpretativo (Mujica Pinilla, 2002-
2003, Gutiérrez Haces (Dir.), 2008-2009).

3 Entre los siglos XVI y XVIII, la Arquididcesis de Lima celebro seis concilios
provinciales: 1551-1552, 1567, 1582, 1591, 1601 y 1772. La documentacion
correspondiente, junto con otros textos relacionados con este contexto, fue transcrita por
Rubén Vargas Ugarte (1951-1954, tres tomos). Es a partir de esta edicion que trabajamos
y de la cual provienen las citas utilizadas en este articulo, excepto en el caso del Tercer
Concilio Limense —cuya transcripcion seguimos segun Francisco Lisi (1990)—, y del
Sermén XIX, tomado de la edicion del Tercero catecismo y exposicion de la doctrina
christiana por sermones para que los curas y otros ministros prediquen y ensefien a los
indios y a las demds personas: conforme a lo que se proveyo en el Santo Concilio
Provincial de Lima el aiio pasado de 1583. Mandado reimprimir por el Concilio
Provincial del aiio de 1773 (1867).

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380



80 Roxanne Mamet

inmensidad del territorio y su diversidad geografica hacian ain mas
compleja la tarea de difusion de la doctrina cristiana (Lopez Lamerain,
2011, pp. 53-55). No fue hasta la pacificacion progresiva de los territorios
en 1550, liderada principalmente por el obispo espafiol Pedro de la Gasca,
presidente de la Audiencia y Cancilleria real de Lima, cuando se reunieron
las condiciones para instaurar un orden religioso conforme a las exigencias
de esta asamblea.

Un primer concilio provincial celebrado en Lima entre 1551 y 1552%,
o sea anterior a la clausura del concilio italiano, representd un intento
temprano de organizacion eclesiastica local. Aunque aun no se conocian
en su totalidad las disposiciones tridentinas, esta sesion reflejaba la
voluntad de la Iglesia de adaptar su marco institucional a la realidad
americana, en particular a través de la definicion de normas destinadas a
regir la vida religiosa y orientar la mision evangelizadora. En este sentido,
uno de sus principales objetivos fue precisamente impulsar la conversion
de las comunidades indigenas®.

En coherencia con estos objetivos, el rey Felipe II promulgé el 12 de
julio de 1564 una cédula® dirigida a todas las autoridades civiles y
eclesiasticas de sus reinos, en la que ordend que los textos tridentinos
fueran difundidos y aplicados en todos los territorios de la Monarquia
Hispanica’. En ella se reafirmaba la responsabilidad moral y politica de los

4 El Primer Concilio de Lima se divide en dos partes: la primera, relativa a la
evangelizacion de los indigenas (“Constituciones de los naturales”), fue leida y publicada
en Lima el 24 de enero de 1552; la segunda, dirigida a los espafioles (“De lo que toca a
los Espatfioles”), fue también leida y publicada en Lima el 22 de enero de 1552.

3 Se precisa, en la “Convocatoria para el Concilio de 1553 redactada por Jerénimo de
Loayza, primer arzobispo de Lima, que el concilio tenia por objetivo regular la “buena
orden de las Yglesias y ministros dellas y conversion y doctrina de los indios naturales
destas provincias” (Vargas Ugarte, 1951, II, p. 151).

¢ La “Cédula en que manda la observancia del Concilio” de Felipe II esta reproducida por
Tejada y Ramiro (1859-1863, tomo IV, p. 7).

7 «...] Siguiendo el ejemplo de los reyes nuestros antepasados de gloriosa memoria,
habemos acoplado y recebido, y aceptamos y recibimos el dicho sacrosanto Concilio, y
queremos quo en estos nuestros reinos sea guardado, cumplido y ejecutado, y daremos y
prestaremos para la dicha ejecucion y cumplimiento, y para la conservacion y defensa de
lo en ¢l ordenado nuestra ayuda y favor: interponiendo 4 ello nuestra autoridad y brazo
real, cuanto seré necesario y conveniente. Y asi encargamos y mandamos 4 los
Arzobispos, Obispos, y 4 otros Prelados, y 4 los Generales, Provinciales, Priores,
Guardianes de las 6rdenes, 6 4 lodos los demas a quien esto toca ¢ incumbe, que hagan
luego publicar, é publiquen en sus iglesias, districtos y didcesis, y en las otras partos y
lugares do conviniere el dicho santo Concilio, y lo guarden y cumplan, y hagan guardar

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380



De Trento a Lima: transferencias y recepcion de las normas... 81

monarcas cristianos de acatar y hacer cumplir las decisiones de los
concilios ecuménicos, convocados por la Santa Sede, por representar a la
Iglesia universal y ser la expresion de una voluntad divina®. Esta
instruccion real subrayaba, por tanto, la autoridad y el caracter sagrado del
Concilio de Trento presentado como una respuesta providencial frente a
las desviaciones doctrinales que amenazaban la cristiandad. Desde esta
perspectiva, el soberano se proclamaba “catdlico Rey” —titulo otorgado en
1496 por el papa Alejandro VI a sus abuelos, los Reyes Catodlicos, y que ¢l
habia heredado—, asi como “verdadero hijo de la Iglesia”, declarando haber
aceptado solemnemente el concilio y comprometiéndose a que sus
decisiones fueran ‘“observadas, cumplidas y ejecutadas” en todos sus
dominios.

Como ha sefialado el cientifico e historiador veneciano Pietro Sarpi en
su Historia del Concilio de Trento (1619), Felipe Il fue uno de los mas
firmes protectores de la asamblea tridentina, no solo por razones religiosas,
sino también como estrategia de unidad politica y de reafirmacion de su
poder en el d&mbito internacional. En el Libro V, Sarpi destaca la firme
intencion real de colaborar estrechamente con el papado para erradicar la
herejia y garantizar la implementacion de las reformas en sus dominios.
Esta determinacion se tradujo en acciones concretas: en 1565, el rey
ordend la celebracién de varios concilios provinciales en el territorio
peninsular —como los de Toledo, Zaragoza, Sevilla o Valencia—, a los
cuales envid comisarios reales encargados de supervisar y asegurar la
recepcion efectiva de los cdnones tridentinos segun los criterios de la
Corona (Sarpi, 1619, p. 1261). De este modo, la manera en que el monarca
impuso y controld la recepcion del concilio en Espana sirvio de modelo
para la aplicacion de los decretos en los territorios de ultramar, conforme

y cumplir, y ejecutar con el cuidado, zelo y diligencia que negocio tan de servicio de Dios,
y bien de su iglesia requiere. Y mandamos 4 los del nuestro consejo, Presidente de las
nuestras Audiencias, y 4 los Gobernadores, Corregidores, € 4 otras cualesquier justicias,
que den y presten el favor y ayuda que para la ejecucion y cumplimiento del dicho
Concilio, y de lo ordenado en él sera necesario [...]” (ibidem).

8 ¢[...] Sabed que cierta y notoria es la obligacion que los Reyes y Principes cristianos
tienen & obedecer, guardar y cumplir, y que en sus reinos, estados y seflorios, se
obedezcan, guarden y cumplan los decretos y mandamientos de la santa madre Iglesia, y
asistir, y ayudar, y favorecer al efecto y ejecucion, y & la conservacion de ellos, como
hijos obedientes, y protectores, y defensores de ella , y la que ansimismo por la misma
causa tienen al cumplimiento y ejecucion de los Concilios universales, que legitima y
canonicamente con la autoridad de la santa sedo Apostélica de Roma han sido convocados
y celebrados [...]” (ibidem).

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380



82 Roxanne Mamet

a la bula Benedictus Deus et Pater que exigia que dicha legislacion fuera
adoptada y aplicada por la Iglesia establecida en los virreinatos (Vargas
Ugarte, 1954, 111, pp. 25-29).

En el caso del Peru, esta recepcion fue facilitada por la existencia de
una estructura eclesiastica ya consolidada: el arzobispado de Lima, erigido
en 1547, y varios obispados implantados desde hacia casi dos décadas’,
ofrecian un marco candnico propicio para que la Iglesia se conformara con
las normas definidas en Trento. Asi, la promulgacion oficial y publica de
sus textos en Lima el 28 de octubre de 1565 —un poco més de un afio
después de la orden real- y en otras ciudades evidencia el proceso de
difusiéon y consolidacion de las directrices conciliares. Ademas, la
existencia de un contrato, en el que un librero limefio solicitd doce
ejemplares del Concilio de Trento, da cuenta de la amplia circulacion de
estos documentos en la capital (Mercedes Lopez-Baralt, 1988)!°. De ahi
surgid el Segundo Concilio Limense (1567-1568) que inici6 la adaptacion
de las normativas tridentinas al contexto local. A raiz de este concilio
provincial, Felipe II convocé en 1568 una Junta Magna que establecid una
serie de disposiciones orientadas a consolidar la estructura eclesiastica en
América, e incluy? la instauracion del Santo Oficio de la Inquisicion en el
continente (Lopez Lamerain, 2011, p. 57) con el fin de asegurar la
uniformidad religiosa dentro de los territorios catdlicos.

El Tercer Concilio Limense (1582-1583), presidido por el arzobispo
Toribio de Mogrovejo y con la participacion decisiva de la Compaiiia de
Jesuis —especialmente a través de la influencia de José de Acosta—, es
considerado una sintesis teologica de los dos concilios anteriores, y
representa un momento clave en la institucionalizacion del catolicismo
postridentino en el virreinato (Lisi, 1990, pp. 9-83). Adaptod tanto
cuestiones canonicas como espirituales, con un énfasis particular en la
catequesis, la formacion del clero, la organizacion diocesana y el uso de
las lenguas indigenas en la evangelizacion (Martinez Ferrer, 2019, pp. 691-
692). En las dos primeras sesiones, se declard que el concilio se abrié en
la Ciudad de los Reyes conforme a las reglas liturgicas, a los canones
eclesidsticos y a la autoridad del Concilio (“siguiendo los pasos del

9 Tres didcesis fueron implantadas ya en la primera mitad del siglo XVI: Cuzco (1537),
Quito (1546) y Asuncion (1547).

10 La autora cita el articulo de Irving, Leonard. “Best Sellers of the Lima Book Trade,
1583”. Hispanic American Historical Review, 1942, pp. 5-33.

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380



De Trento a Lima: transferencias y recepcion de las normas... 83

Concilio General Tridentino™)!'!. Esta exigencia perdurd hasta el siglo
XVIII, como se refleja en el primer capitulo de la segunda sesion del Sexto
Concilio de Lima (1772) que reafirmo la importancia de respetar
rigurosamente sus disposiciones'?. En esa misma linea, el séptimo titulo
sefiala que los visitadores eclesiasticos debian comprobar que los parrocos
contaran con un ejemplar del concilio europeo!®. En consecuencia, estas
medidas reflejan la voluntad del clero local de garantizar la comprension
y difusion de las reformas conciliares, consideradas fundamentales para el
¢xito de la evangelizacion.

Verdadero modelo y punto de referencia para los seis concilios
limefos, las expresiones que remiten explicitamente a la autoridad
tridentina se repiten a lo largo de los canones conciliares provinciales.
Frases como “conforme al decreto de Trento”, “en conformidad de lo
proveido/ordenado por el Santo Concilio de Trento”, “por

29 ¢

determinacion/constitucion del Concilio Tridentino”, “segun la forma del

2 ¢ 2 ¢

Concilio Tridentino”, “segtn lo provee el Concilio de Trento”, “guardando

bR 1Y

en todo el tenor y forma dada por el Concilio Tridentino”, “todo esto quiere
y manda el mismo Concilio Tridentino”, “como el decreto de dicho
concilio Tridentino lo ordena”, “habiéndose lo mismo ordenado por el
concilio general de Trento” y “como lo tiene declarado el Tridentino”
aseguran la unidad y la continuidad doctrinal con la Iglesia romana.
Ademas, esta reiteracion manifiesta la intencion de dotar a las asambleas
limenas de una legitimidad teologica y juridica, y refleja como el Concilio
de Trento se estableci6 como referencia fundamental para la reforma
eclesidstica en el Virreinato del Pert.

" Accidn 11, Capitulo 3: “Del cathecismo que se a de usar y de su traduccion” (Vargas
Ugarte, 1951, I, p. 323).

12 Accién 11, Titulo segundo, Capitulo 1: “Que se guarde el Santo Concilio de Trento, y
el Provincial de esta Metropoli de el afio 1583, en lo que no se derogare por el presente.
La inconstancia, y variedad de los tiempos, y diversidad de las circunstancias de ellos,
junta con la fragilidad de la humana naturaleza, hace necesario para el buen govierno de
los fieles el establecimiento de nuevas Leyes y Decretos, y la instauracion y renovacion
de los que antecedentemente se hayan formado, y no tengan el cumplimiento debido. Por
tanto el presente Concilio manda, que puntualmente se observe lo dispuesto por el
General de Trento [...]” (Vargas Ugarte, 1952, II, p. 26).

13 Tratado, Titulo séptimo, Capitulo 24: “Que los Visitadores examinen si los Curas tienen
los Libros que aqui se expresan, y si han permitido decir Misa a los clérigos Peregrinos ¢
no conocidos. Examinen los Visitadores con especial cuidado si los Curas tienen el
Concilio Tridentino Catesismo [...]” (Vargas Ugarte, 1952, 11, p. 54).

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380



84 Roxanne Mamet

2. INSTITUCIONALIZACION DE LA IMAGEN EN LA POLITICA
EVANGELIZADORA COLONIAL

Antes incluso de que concluyera el Concilio de Trento, la Corona
espafola impulsé normas iconograficas para controlar la evangelizacion
en América. Esto se explica primero por el hecho de que la legitimidad
teologica de las representaciones sagradas ya habia sido establecida en el
Segundo Concilio de Nicea (787), que resolvid la controversia iconoclasta
al afirmar que podian ser veneradas, aunque no adoradas, porque
representaban figuras santas. Asi, la Iglesia romana hered6 la tradicion de
instruir a los no letrados —especialmente en los ambitos rurales— mediante
lo visual, siguiendo la célebre maxima del papa Gregorio Magno que
afirmaba que la pintura era para los analfabetos lo que la escritura era para
quienes sabian leer. Por otra parte, la imagen también se impuso como
instrumento devocional en oposicion a las corrientes protestantes que
rechazaban su uso por considerarlo sin relevancia en materia de fe (lo que
se denominaba adidphora en la teologia protestante).

Esta concepcion de la figuracion religiosa —que debia no solo
ilustrar fielmente las Sagradas Escrituras, sino también “mover los
afectos” del espectador, segin la terminologia espiritual de la época,
suscitando en €l una respuesta emocional que reforzara su devocion— se
plasmd tempranamente en las primeras disposiciones eclesiasticas
coloniales emitidas por las autoridades religiosas. Entre ellas destaca la
Instruccion de la orden que se ha de tener en la doctrina de los naturales,
publicada en 1545 por fray Jeronimo de Loaysa, primer arzobispo de Lima
(reproducida por Vargas Ugarte, 1952, II, pp. 139-148). Este texto, cuya
finalidad iba mas alla de la simple transmision de la doctrina cristiana,
también respondia a una légica politica e institucional, o sea que buscaba
legitimar la empresa colonial al presentar la evangelizaciéon como la
principal justificacion de la conquista. De este modo, el uso de imagenes
no solo permitia facilitar la comprension del dogma por parte de una
poblacién recientemente convertida o aun en proceso de conversion, sino
también consolidar el poder de la Iglesia —y particularmente del
episcopado limefio— sobre la tarea misionera. Se precisaba que su objetivo
principal era “doctrinar [a] los indios en las cosas de nuestra santa fe
catolica y conocimiento de Dios nuestro Sefior, salud y bendicion”.
Entonces, para cumplir con este mandato, el texto orden6 la construccion
de “una casa a manera de iglesia donde los indios se junt[aran] a oir la

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380



De Trento a Lima: transferencias y recepcion de las normas... 85

doctrina cristiana y donde se di[jera] misa, adornando el altar de la mejor
manera posible y poniendo en ¢l alguna imagen o imagenes”.

Ademas de esta funcion liturgica, la Instruccion de 1545 encomendé
a los doctrineros reunir a los nifios indigenas para educarlos en la fe
catolica, y elegir entre ellos a uno que se encargara de convocar a los
demas, especialmente a aquellos que por su edad o condiciéon no podian
trabajar. Esta actividad debia realizarse en un lugar apropiado, decorado al
menos con una cruz y, si era posible, con algunas imagenes religiosas. Esta
prescripcion demuestra que estas eran fundamentales para organizar la
vida religiosa cotidiana, en la medida en que contribuian a estructurar el
entorno misional y a inculcar, desde la infancia, los comportamientos
propios de la fe cristiana.

Siguiendo esta misma logica, que vinculaba el espacio sagrado, la
expresion visual religiosa y la instruccion de los fieles, el primer Concilio
Limense (1551-1552) también mencionaba la construccion de iglesias
destinadas a los indios, e insistia en la importancia de contar con altares
ornamentados, enriquecidos de “arte que ent[endieran] la dignidad del
lugar dedicado para Dios y para el culto y los oficios divinos” (Vargas
Ugarte, 1951, I, p. 8). Esta dimension funcional de la imagen se inscribia
en una tradiciéon heredada del cristianismo medieval segun la cual la
belleza de los ornamentos y de las representaciones contribuia a realzar la
dignidad del lugar sagrado y favorecia un espacio adecuado para la oracion
y el recogimiento. Esta vision, ya presente en el Antiguo Testamento,
perdur6 durante toda la Edad Media y fue adoptada por la Iglesia catdlica,
que consideraba que lo bello y lo visual —como la luz, el color, el oro e
incluso la armonia— podian ayudar a acercar el alma de los indigenas a lo
divino. A partir del siglo XV, este enfoque fue progresivamente reforzado
por la literatura artistica europea (Guzman, Corti y Melo, 2022, p. 445;
Hellwig, 1999), especialmente en los tratados italianos y espafioles'®, que

14 A modo de ejemplo, el arquitecto y tratadista italiano Leon Battista Alberti escribi6 en
su tratado de pintura (1435) lo siguiente sobre la composicion armonica del cuerpo
humano: “Para la composicion de los miembros, se debe prestar atencion a la buena
correspondencia que guardan entre si. Se dice que los miembros poseen buena
correspondencia cuando reflejan la gracia y la belleza en su tamaiio, funcion, apariencia,
color y otras propiedades. En un retrato, si la cabeza es enorme, el torso corto, la mano
demasiado larga, el pie hinchado y el cuerpo abultado, la composicion estara lejos de ser
bella” (Alberti, 2010 [1435], p. 51). De forma complementaria, el pintor y tratadista
espaiol Francisco Pacheco, en su obra Arte de la pintura (1649), subrayo el papel esencial
de la erudicion del pintor y de su capacidad para elegir adecuadamente los colores, los
cuales, seglin €l, tenian el poder de traducir la belleza del sujeto representado y de suscitar

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380



86 Roxanne Mamet

defendian la importancia de la belleza en la formacién espiritual del
creyente. Mas que una simple cuestion estética, vincular la calidad de la
imagen con la dignidad del culto fue un argumento clave en el contexto
colonial. De hecho, la riqueza visual de las iglesias y del aparato litirgico
no solo servia para ensefiar la doctrina, sino también para afirmar el
caracter sagrado del espacio religioso, concebido como un reflejo del
mundo divino. En este sentido, las convenciones redactadas en Europa y
en América diferian en la manera de justificar el valor atribuido al adorno:

Las redacciones europeas atienden a la condicion de casa de Dios y
escenario de su culto para justificar la necesidad del adorno de las iglesias,
mientras los textos americanos ponen el acento en la capacidad del adorno
para hacerles comprender a los indios la naturaleza sacra del espacio
(Guzman, Corti y Melo, 2022, p. 443).

Este uso temprano de las imagenes fue posteriormente reforzado por
la recepcion oficial de los decretos del Concilio de Trento en el virreinato.
La sesion XXV, redactada en 156315, establecio la legitimidad y necesidad
del empleo de elementos visuales, principalmente en los templos, para
fomentar la veneracion de Cristo, la Virgen y los santos. Este decreto sentd
las bases de una normativa destinada a regular la produccion, circulacion
y recepcion de tales recursos figurativos. No solo se buscaba evitar los
abusos y desviaciones doctrinales, sino también promover su uso didactico
al servicio de la fe. En este marco, estas fueron concebidas tanto como
objetos de veneracion como también instrumentos pedagdgicos. Como ha
sefialado Pierre Antoine Fabre, son las imégenes las que “imponen al
dogma una disciplina” y definen “la autoridad de la Iglesia como
institucion de verdad y como espacio de poder” (2013, p. 48). Segin esta
perspectiva, tenian el poder de traducir el dogma en un lenguaje visual
accesible y comprensible para los fieles. Dicho de otro modo, no solo
figuraban lo sagrado, sino que reforzaban la autoridad de la doctrina al
presentarla como algo real y tangible. Partiendo de esta idea, se establecia

emociones en el espectador: “el color [...] hace que parezca mas bella la cosa y que con
ella se despierte el alma del que la mira” (Pacheco, 1871 [1649], p. 42).

15 La XXV sesion del Concilio de Trento, La Invocacion, Veneracion Y Reliquias De Los
Santos, Y De Las Sagradas Imagenes, se celebrd los 3 y 4 de diciembre de 1563. Esta
sesion puede consultarse en la edicion El sacrosanto y ecumeénico concilio de Trento,
traducido al idioma castellano por Don Ignacio Lopez de Ayala. Agregase el texto latino
corregido segun la edicion auténtica de Roma, publicada en 1564 (1787) que ha sido
digitalizada por la Universidad Autonoma de Nuevo Ledn (México).

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380



De Trento a Lima: transferencias y recepcion de las normas... 87

la obligacion de “tener y conservar, principalmente en los templos, las
imagenes de Cristo, de la Virgen madre de Dios, y de otros santos”, y se
encomendaba a los obispos la tarea de instruir a los fieles mediante medios
plasticos, “porque el honor que se da[ba] a las iméagenes, se ref[eria] a los
originales representados en ellas”. De esta manera, se insistia en que estas
figuras no debian ser objeto de adoracion, lo que resultaba esencial para
legitimar, desde una perspectiva teologica, su uso en el proceso de
evangelizacion americana.

Esta concepcion pedagdgica de la imagen, que el historiador aleman
Hubert Jedin denominé “representacion figurada de los hechos o historias
de la Sagrada Escritura” (Fabre, 2013, p. 62), fue implementada en 1570
desde la apertura del Sinodo de Quito, el cual se inspird en la legislacion
de los dos primeros Concilios de Lima, donde se afirmaba que “los
sacerdotes [eran] guias de las cosas de nuestra santa fee catholica”. De este
modo, en continuidad con la politica misionera anterior, basada en la
Instruccion de 1545, asi como con la politica visual del Concilio de Trento,
se reafirmd la necesidad de edificar “una iglesia bien fundada” en los
principales centros de poblacioén indigena, insistiendo en la presencia de
imagenes en estos espacios para garantizar el desarrollo adecuado del culto
y de la ensefianza doctrinal. La finalidad didactica era clara: “para que
todos sepan la doctrina y entiendan la [pudicia] que alli se ensefia”. Se
afirmaba que estas representaciones debian entenderse como una “manera
de escritura!® que representa[ba] y da[ba] a entender a quién
representa[ba]”, o sea como un medio visual de transmision del saber
religioso, particularmente en un contexto caracterizado por una escasa
alfabetizacion escrita. Al mismo tiempo, se exhortaba a los curas a ensefiar
a los fieles que la veneracion de dichas figuras debia dirigirse “mediante

16 Juan Carlos Estenssoro explica que en las lenguas quechua y aymara no existia una
traduccion precisa para el término castellano “imagen”. Sin embargo, a partir del Tercer
Concilio de Lima, los evangelizadores optaron por emplear la palabra quechua quillga —
originalmente asociada con la escritura y sus derivados (papel, pluma, letra, escribir,
dictar)— para referirse también a conceptos relacionados con la representacion figurativa,
tales como el grabado, la figura, la escultura, el dibujo, la pintura y el bordado. Esta
eleccion refleja una fusion conceptual entre la escritura y la imagen plastica, arraigada
tanto en la tradicion occidental del libro ilustrado como en la ensefianza impartida a los
indigenas en las escuelas dirigidas por los frailes, donde la escritura y el dibujo se
concebian como practicas complementarias. Para evitar posibles confusiones derivadas
de esta polisemia, los misioneros emplearon el término castellano “pintasca” para
referirse especificamente a toda representacion plastica, aunque este uso no aparece en
los diccionarios contemporaneos (Estenssoro, 2003, pp. 285-286).

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380



88 Roxanne Mamet

un acto consciente” a Dios, la Virgen y los santos “como lo hab[ia]
declarado el Santo Concilio Tridentino”. Resulta evidente que el sinodo se
fundamentaba en el marco doctrinal establecido en la sesion XXV al
recordar que las imagenes no se veneraban por si mismas, sino como
representaciones de lo sagrado. De este modo, la legislacion sinodal no
solo reproducia el enfoque tridentino, sino que lo adaptaba a las
particularidades del contexto local para evitar toda ambigiiedad entre la
veneracion legitima de las obras y las practicas idolatricas prehispanica
condenadas por la Iglesia.

Este modelo fue consolidado hasta el sexto y tltimo concilio limense,
celebrado en 1772, que reiterd la importancia de mantener esta tradicion
visual al ordenar que en todos los altares donde se celebrara misa “se
plusiera] una efigie de Christo Crucificado”, dispuesta de manera que
pudiera ser visible tanto para el sacerdote como para el pueblo. Incluso
cuando el Santisimo Sacramento (la hostia consagrada expuesta
publicamente a los fieles) estuviera presente en el altar, se recomendaba
conservar dicha imagen'’.

En suma, estos textos eclesidsticos —desde la Instruccion de Loaysa
de 1545 hasta el Sexto Concilio Limense— consolidaron un conjunto de
convenciones iconograficas y doctrinales que institucionalizd la
utilizacion de recursos figurativos como herramienta central en la politica
evangelizadora colonial. Estas representaciones sagradas sirvieron para
transmitir el dogma, afirmar y reforzar la autoridad de la Iglesia en el
virreinato y organizar el espacio litargico.

3. ADAPTACION DE LA IMAGEN RELIGIOSA: DEL CONCILIO DE TRENTO A
LA REALIDAD ANDINA

Si bien en la Instruccion (1545) y en el primer Concilio de Lima
(1551-1552) no se hacia aun referencia explicita ni a la decencia ni a la
inteligibilidad de las representaciones sagradas —es decir a la fidelidad al
dogma y a la necesidad de que su contenido fuera comprensible para los
fieles indigenas—, esta preocupacién comenzd a emerger en los textos
eclesiasticos peruanos posteriores a la promulgacion de la sesion XXV del

17Accidn 111, Libro III, Titulo VII, Capitulo 7: “Que en los Altares en que se celebra se
ponga una efigie de Christo Crucificado, salvo que esté descubierto el Sacramento en cuio
caso se guardara la costumbre que cada una de las Iglesias tenga recibida” (Vargas Ugarte,
1952, 11, p. 113).

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380



De Trento a Lima: transferencias y recepcion de las normas... 89

Concilio de Trento (1563). Como ya se ha mencionado, el decreto La
Invocacion, Veneracion Y Reliquias De Los Santos, Y De Las Sagradas
Imagenes no solo reafirmaba la legitimidad teoldgica del culto a las
imagenes sagradas, sino que introducia también una serie de criterios
destinados a regular su forma, contenido y funcion:

[...] Se deben tener y conservar, principalmente en los templos, las
imagenes de Cristo, de la Virgen madre de Dios, y de otros santos, y que se
les debe dar el correspondiente honor y veneracién no porque se crea que
hay en ellas divinidad, o virtud alguna por la que merezcan el culto, o que se
les deba pedir alguna cosa, o que se haya de poner la confianza en las
imagenes, como hacian en otros tiempos los gentiles, que colocaban su
esperanza en los idolos; sino porque el honor que se da a las imagenes, se
refiere a los originales representados en ellas; de suerte, que adoremos a
Cristo por medio de las imagenes que besamos, y en cuya presencia nos
descubrimos y arrodillamos; y veneremos a los santos, cuya semejanza
tienen: todo lo cual es lo que se halla establecido en los decretos de los
concilios, y en especial en los del segundo Niceno contra los impugnadores
de las imagenes (E! sacrosanto y ecuménico concilio de Trento, 1564, p.
357).

Un ejemplo representativo de la transposicion de estas normas a la
realidad andina sobre el caracter apropiado de las iméagenes se encuentra
en el Segundo Concilio Limense (1567-1568), convocado por el arzobispo
Jerénimo de Loaysa, autor de la Instruccion de 1545. El capitulo 53
ordenaba a los obispos inspeccionar las representaciones religiosas
presentes en sus didcesis, con el fin de retirar aquellas consideradas “mal
hechas e indecentes”. Ademas, el texto sefialaba “que los ovispos [...] las
adere[zaran] o quit[aran] del todo y la imagen de nuestra sefiora o de otra
qualquiera santa no se adorn[ara] con bestidos y trages de mugeres, ni le
plusieran] afeites o colores de que usa[ban] mugeres, podr[ia] empero
ponerse algin manto rrico que t[uviera] consigo la imagen” (Vargas
Ugarte, 1951, I, p. 231). Esta disposicion, de clara inspiracion tridentina,
refleja un intento de establecer un control riguroso sobre el imaginario
visual religioso, con el objetivo de evitar tanto las interpretaciones
erroneas del dogma como las practicas devocionales consideradas
heterodoxas. Asimismo, la atencion particular prestada a los elementos
decorativos —vestidos, afeites, colores— revela una voluntad de codificar
visualmente la santidad a través de una estética sobria ajustada a las nuevas
exigencias de la Iglesia postridentina.

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380



a0 Roxanne Mamet

Esta vigilancia sobre la conformidad teoldgica y formal de las
imagenes, entonces iniciada en el Segundo Concilio Limense, marco el
punto de partida de un proceso sistematico de adaptacioén y consolidacion
de los principios tridentinos. En este contexto, al jurar fidelidad al Concilio
de Trento, los eclesidsticos y misioneros del virreinato del Pert no solo
aceptaban la totalidad de sus decretos, sino que asumian la responsabilidad
de aplicar sus criterios teoldgicos en un entorno cultural marcado por la
evangelizacion. Por consiguiente, el Tercer Concilio Limense reafirmd
que las figuraciones de Cristo, la Virgen Maria y los santos debian ser
honradas legitimamente'®, conforme lo establecido en 1563. Este principio
doctrinal, ya establecido por el Segundo Concilio de Nicea (787) y que fue
objeto de numerosos debates teologicos en Europa, resultd crucial para
orientar tanto al clero como a los indigenas convertidos, con el fin de evitar
que la veneracion a las imagenes derivara en practicas supersticiosas, tal
como lo advertia la sesion XXV del Concilio de Trento:

Mas si se hubieren introducido algunos abusos en estas santas y
saludables practicas, desea ardientemente el santo Concilio que se
exterminen de todo punto; de suerte que no se coloquen imagenes algunas
de falsos dogmas, ni que den ocasion a los rudos de peligrosos errores (£/
sacrosanto y ecuménico concilio de Trento, 1564, p. 358).

Esta advertencia cobraba una relevancia particular en el contexto
virreinal andino, donde persistian las cosmovisiones indigenas
prehispanicas que concebian los objetos rituales —como las huacas,
término que sustituye a los “idolos” en la retorica tridentina— no como
simples representaciones simbolicas, sino como encarnaciones reales del
mundo divino, lo que conferia al objeto material un cardcter sagrado. Esta
diferencia profunda entre los sistemas de creencias europeos y andinos
justifico la instauracion de un control doctrinal cada vez mas estricto sobre
los objetos y lugares de culto. Por esta razon, ya en la Instruccion del
arzobispo Jeronimo de Loaysa de 1545 se ordenaba a los misioneros
identificar y desmantelar los lugares de culto indigena y “hacer que los

18 Primera sesion del concilio provincial limense celebrada en la iglesia catedral de la
Ciudad de los Reyes el dia de asuncion de la santa virgen Maria, 15 de agosto de 1582:
“; Afirmais, ademas, con decision que hay que tener en alta estima las imagenes de Cristo
el supremo y de su madre la virgen Maria y de todos los otros santos y rendir a cada una
de éstas legitimo honor y culto? Respondieron, afirmamos decididamente” (Lisi, 1990, p.
113).

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380



De Trento a Lima: transferencias y recepcion de las normas... 91

desh[hicieran], poniendo en ellas cruces, siendo lugares decentes para
ello” (Vargas Ugarte, II, p. 146). Mas adelante se especificaba que los
clérigos debian recorrer todos los pueblos de su repartimiento, permanecer
en ellos el tiempo necesario, e investigar las costumbres locales
“entendiendo si t[enian] [h]uacas o otros lugares donde acostumbr[aran]
hacer algunas ceremonias o ritos, y deshacerlas ha[bian], y si fuere lugar
decente para ello, p[usieran] una cruz donde mejor les pareciere” (ibidem).
Esta politica de reemplazo de los referentes sagrados indigenas por
simbolos cristianos, presente desde las primeras acciones misioneras,
sentod las bases para un control religioso mas sistematico y riguroso en el
virreinato, que culminé con la persecucion de las imagenes profanas por
parte del arzobispo Bartolomé Lobo Guerrero, asi como con los esfuerzos
de erradicacion de las practicas idolatricas indigenas liderados por el
jesuita José de Arriaga!®. En 1621, este ultimo publicéd su Extirpacion de
la idolatria del Piru, un manual destinado a guiar a los misioneros en la
identificacion, destruccion y sustitucion de las huacas, asi como en la
instruccion teoldgica de los indigenas conforme a los principios de la
ortodoxia catolica.

Sin embargo, mas alld de las campafias de destruccion de huacas, el
verdadero desafio de la evangelizacion residia en la asimilacion del
mensaje cristiano por parte de los pueblos indigenas. Como ha observado
Juan Carlos Estenssoro, las imagenes debian generar con el espectador “un
primer pacto de veracidad, con el doble sentido de semejanza (mimesis
correcta) y verdad (certeza de la existencia del referente)” (2003, p. 280).
Esta doble dimensién —tanto semidtica como teoldgica— exigia una
capacidad de lectura acorde a los codigos teologicos europeos. No
obstante, la doctrina sobre su uso legitimo encontrd importantes obstaculos
en su recepcion andina, debido a las barreras tanto lingiiisticas como
culturales, lo que gener6 a menudo una confusion entre la devocion
dirigida a lo representado y la adoracion del objeto material como se
menciond anteriormente. Esta tension y las dificultades de comprension se
evidencian en el Sinodo de Quito de 1570. En este, se ordenaba a los curas
que durante las visitas a las iglesias y comunidades indigenas bajo su
responsabilidad, inspeccionaran cuidadosamente las imagenes presentes,
con el fin de controlar su uso y evitar representaciones inmorales o
contrarias a la doctrina, estableciendo que “si [los Yndios] tuvieren

19 Sobre la extirpacion de las imagenes a partir del siglo XVII, véase Estenssoro (2003,
pp. 333-344).

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380



92 Roxanne Mamet

ymagenes profanas se las quit[aran]” (Vargas, II, 1952, p. 169). Ademas,
el texto sinodal enfatizaba la necesidad de controlar la produccion y
circulacién de las imagenes, imponiendo penas severas contra quienes
difundieran representaciones inadecuadas entre los indigenas. En este
sentido, se advertia que “algunas personas no considera[ban] el dafio que
ha[cian] vendiendo a estos yndios imagenes profanas”, ya que, al “no mirar
mas que la pintura” y al “ignorar su profana significacion”, podian incurrir
en una interpretacion erronea de la fe y caer en précticas supersticiosas que
los desviaban de la verdadera doctrina cristiana. En consecuencia, se
decretaba, bajo “pena de excomunién mayor”, que nadie podia vender ni
entregar imagenes sin la previa aprobacion de las autoridades eclesiasticas
cuando el destinatario fuera un miembro de la poblacion indigena.

Trece afios mas tarde, y en consonancia con las preocupaciones
expresadas en el Sinodo de Quito, el sermoén XIX del Tercero catecismo®’
del Tercer Concilo de Lima intent6 responder de manera didactica a una
inquietud frecuente entre los neodfitos andinos:

Mas me direis, Padre, ;coOmo nos decis que no adoremos idolos ni
guacas? ;Pues los christianos no adoran las imagenes que estan pintadas
[...], y las besan, y se hincan de rodillas delante de ellas, y se dan en los
pechos, y hablan con ellas? ;Estas no son guacas tambien, como las
nuestras” (Tercero catecismo y exposicion de la doctrina Christiana..., 1867
[1583], p. 212).

Estas preguntas reflejan las complejas dindmicas de transmision,
interpretacion y adaptacion de las ideas occidentales sobre la imagen
religiosa en el contexto de su recepcion peruana. Entonces, para corregir
las posibles confusiones en torno a la idolatria, el sermén respondid
subrayando una distincion teologica clave: los cristianos “bien saben [...]
que Jesu Christo, y nuestra Sefiora y los Santos estan en el cielo vivos, y

20 Sermén XIX, “En que se reprehenden los hechiceros, y sus supersticiones, y ritos
vanos: y se trata la diferencia que hay en adornar los christianos las Imagenes de los
Santos, y adorar los infieles sus idolos, 0 guacas. Se ha de advertir, que en cada Provincia
se predique 4 los Indios mas por estenso contra las supersticiones que alli se usan, porque
sin las que aqui se tocan, hay otras muchas, ¢ importa predicar en particular contra ellas,
y mas por estenso de lo que en este Sermon se hace por brevedad” (Tercero catecismo y
exposicion de la doctrina christiana por sermones para que los curas y otros ministros
prediquen y ensefien a los indios y a las demds personas: conforme a lo que se proveyo
en el Santo Concilio Provincial de Lima el afio pasado de 1583. Mandado reimprimir
por el Concilio Provincial del aiio de 1773 (1867, pp. 202-216).

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380



De Trento a Lima: transferencias y recepcion de las normas... 93

gloriosos, y no estan en aquellos bultos, 0 Imagenes”, y no adoran el
soporte material —la madera, el metal o la pintura—, “de lo qual [...] no se
les da nada, ni lo tienen por su Dios” (I/bidem pp. 212 y 214). Por el
contrario, veneraban la realidad espiritual que la obra representaba,
entendida como un “signo”, es decir un simbolo visible que remite a una
presencia invisible. Como se establecia en la sesion XXV del Concilio de
Trento, era necesario que los fieles “[tuvieran]| confianza” en las
representaciones sagradas, ya que constituian un medio legitimo para
acercarse a lo divino. Asimismo, se aclaraba en el Serméon XIX que una
imagen podia ser destruida sin que “los cristianos llor[aran] ni p[ensaran]
que Dios se les ha[bia] quebrado o perdido; porque mi Dios est[aba] en el
cielo y nunca perec[ia]” (Ibidem, p. 214). Esta funcionaba entonces como
un intermediario entre el mundo material y el espiritual, evitando asi la
adoracion idolatrica del objeto fisico.

Aunque el requisito sobre la correcta interpretacion y uso de la imagen
religiosa fue formalmente establecido en la sesion XXV del Concilio de
Trento (1563), la reglamentacion local, como el Sinodo Quitense (1570) y
el sermon XIX del Tercero catecismo (1583), retomaron y ajustaron este
principio para enfrentar los desafios especificos del virreinato del Peru.
Estos textos oficiales marcaron las pautas para implementar un control
estricto destinado a evitar la idolatria y garantizar que las imégenes
religiosas cumplieran su funcion formativa de manera adecuada.

CONCLUSIONES

En este estudio, hemos evidenciado cOémo las convenciones
iconograficas del Concilio de Trento, especialmente las establecidas en su
sesion XXV, no solo fueron recibidas en el Peru colonial, sino que también
fueron objeto de un proceso de reinterpretacion a través de la legislacion
local. Desde las primeras iniciativas evangelizadoras impulsadas por
Jeronimo de Loaysa en 1545 hasta el Sexto Concilio Limense de 1772, la
Iglesia colonial adopt6 la autoridad tridentina como marco teologico y
construyo progresivamente una politica visual concebida como un “arte de
persuadir” al servicio de la fe, en la que las imagenes desempefiaron un
papel central tanto en la ensefianza doctrinal como en la consolidacion del
poder eclesidstico. La transferencia artistica hacia el virreinato, lejos de ser
una simple transposicion normativa, se articulo mediante una apropiacion
teologica en la que los concilios limefios actuaron como espacios de
traduccion cultural del dogma europeo. De esta manera, este proceso se

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380



94 Roxanne Mamet

distinguid por una adaptacion activa que tomo en cuenta los retos propios
de la conversion indigena, en particular la persistencia de concepciones
andinas sobre la sacralidad de los objetos. En este marco, dicha nueva
reglamentacion visual y doctrinal colonial, orientada a evitar la confusion
entre devocion legitima e idolatria, procurd asegurar la claridad y la
decencia de las representaciones. Finalmente, la recepcion local implicd
no solo obediencia al Concilio de Trento, sino también la elaboracion de
criterios propios destinados a controlar la produccion, la circulacion y el
uso de las imagenes entre las poblaciones indigenas.

Siguiendo la reflexion del historiador del arte francés Louis Réau
quien demostrd en su estudio Iconographie de l'art chrétien (1955-1959)
codmo, a lo largo de la historia, el cristianismo no dejé de transformarse y
adaptarse, podemos concluir que la proyeccion de las normas tridentinas
en el Pert colonial refleja esta misma dindmica de constante y continuo
ajuste. Asi, al igual que desde la Antigiiedad se resignificaron elementos
religiosos paganos en la iconografia cristiana, en el virreinato las normas
tridentinas fueron ajustadas para dar lugar a un nuevo lenguaje visual que
no solo respetara los principios teoldgicos de la Iglesia romana, sino que
también respondiera a las especificidades culturales y espirituales de las
poblaciones indigenas.

BIBLIOGRAFiA
Alberti, Leon Battista (2010 [1435]). De pictura. Paris: Editions Allia.

Arias Anglés, Enrique (dir.) (1990). Relaciones artisticas entre Esparia y
Ameérica. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas,
Centro de Estudios Historicos, Departamento de Historia del Arte
Diego Velazquez.

Banco de Crédito (1989). Pintura en el Virreinato del Peru. Lima: Banco
de Crédito del Peru.

Clément, Jean-Pierre (2012). “Reflexion sobre la primera imprenta de la
América espafiola y las transferencias culturales”. El Argonauta
espariol, 9, https://doi.org/10.4000/argonauta.1202.

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380


https://doi.org/10.4000/argonauta.1202

De Trento a Lima: transferencias y recepcion de las normas... 95

Compagnon, Olivier (2009). “L’Euro-Amérique en question. Comment
penser les échanges culturels entre I'Europe et I'Amérique latine”.
Nuevo Mundo. Mundos Nuevos,
https://doi.org/10.4000/nuevomundo.54783.

Concilios Limenses (1951-1954), recopilados por Vargas Ugarte, Rubén.
Tres volumenes. Lima: [Tip. Peruana].

Concilium Provinciale Limense, recopilado por Lisi, Francesco Leonardo
(1990). El tercer Concilio Limense y la aculturacion de los indigenas
sudamericanos. Estudio critico con edicion, traduccion y comentario
de las actas del concilio provincial celebrado en Lima entre 1582 y
1583. Salamanca: Ediciones Universidad de Salamanca.

El sacrosanto y ecuménico concilio de Trento traducido al idioma
castellano por Don Ignacio Lopez de Ayala. Agregase el texto latino
corregido segun la edicion auténtica de Roma, publicada en 1564
(1787). Madrid: Imprenta Real,
http://cdigital.dgb.uanl.mx/1a/1080042744/1080042744.html
[25/06/2025].

Fabre, Pierre Antoine (2013). Décréter ['image? La XXV°¢ session du
Concile de Trente. Paris: Les Belles lettres.

Fernandez Terricabras, Ignasi (2001). Philippe II et la Contre-Réforme:
l'Eglise espagnole a l'heure du Concile de Trente. Paris: Publisud.

Garcia Melero, José Enrique (dir.) (1992). Influencias artisticas entre
Espaiia y América. Madrid: Mapfre.

Gisbert, Teresa y Mesa Figueroa, José (1956). Holguin y la pintura
altoperuana del Virreinato. La Paz: Biblioteca Pacefia, Alcaldia
Municipal.

Gisbert, Teresa y Mesa Figueroa, José (1972). El pintor Mateo Pérez de
Alesio. La Paz: Universidad Mayor de San Andrés.

Gisbert, Teresa y Mesa Figueroa, José (1974). Jos¢ de Bitti, un pintor
manierista en Sudamérica. La Paz: Universidad Mayor de San

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380


https://doi.org/10.4000/nuevomundo.54783
http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1080042744/1080042744.html

96 Roxanne Mamet

Andrés, Instituto de Estudios Bolivianos, Division de Extension
Universitaria.

Gisbert, Teresa y Mesa Figueroa, José (1982). Historia de la pintura
cuzquena. Lima: Fundacién Augusto N. Wiese, Banco Wiese.

Gutiérrez Haces, Juana (dir.) (2008-2009). Pintura de los reinos.
Identidades compartidas: territorios del mundo hispanico (siglos
XVI-XVII). Cuatro volimenes. México D.F.: Fomento Cultural
Banamex.

Guzman, Fernando; Corti, Paola y Melo, Diego (2022). “Las sagradas
imagenes en los sinodos y concilios americanos anteriores a la
vigésimo quinta sesion del Concilio de Trento”. Hispania Sacra, 74
(150), pp. 441-450, https://doi.org/10.3989/hs.2022.30.

Hellwig, Karin (1999). La literatura artistica espaniola del siglo XVII.
Frankfurt: La Bolsa de la Medusa-Visor.

Instruccion de la orden que se ha de tener en la doctrina de los naturales,
reproducida por Vargas Ugarte, Rubén (1952). Concilios Limenses.
Tomo II. Lima: [Tip. Peruana], pp. 139-148.

Lopez Lamerain, Constanza (2011). “El III Concilio de Lima y la
conformacion de una normativa evangelizadora para la provincia
eclesiastica del Pert”. Intus-Legere Historia, vol. 5, n.° 2, pp. 51-68,
https://doi.org/10.15691/%25x.

Martinez Ferrer, Luis (2019). “Notas sobre los concilios limenses del siglo
XVTI”. Ius Ecclesiae, Rivista Internazionale Di Diritto Canonico, 31,
2, pp. 681-696, https://doi.org/10.19272/201908602013.

Martinez Ferrer, Luis y Alejos Grau, Carmen-José (1999). “Las asambleas
eclesiasticas anteriores a la recepcion de Trento”, en Saranyana Closa,
Josep-Ignasi (dir.) Teologia en América Latina: Desde los origenes a
la Guerra de Sucesion, tomo 1. Frankfurt-Madrid: Vervuert-
Iberoamericana, pp. 89-130.

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380


https://doi.org/10.3989/hs.2022.30
https://doi.org/10.15691/%25x
https://doi.org/10.19272/201908602013

De Trento a Lima: transferencias y recepcion de las normas... 97

Michaud, Cécile y Torres de la Pina, José (dir.) (2009). De Amberes al
Cusco. El grabado europeo como fuente del arte virreinal. Lima:
Coleccion Barbosa-Stern.

Mujica Pinilla, Ramoén (dir.) (2002-2003). El barroco peruano. Dos
volimenes. Lima: Banco de Crédito del Perq.

Museo de América (1999). Los siglos de oro en los virreinatos de
Ameérica: 1550-1700. Madrid: Sociedad Estatal para la
Conmemoracion de los Centenarios de Felipe Il y Carlos V.

Pacheco, Francisco (1871 [1649]). Arte de la pintura. Madrid: Catédra.

Réau, Louis (1955-1959). Iconographie de l'art chrétien. Tres tomos en
seis volumenes. Paris: Presses Universitaires de France.

Sarpi, Paolo (2002 [1619]). Histoire du concile de Trente. Paris: H.
Champion.

Stastny, Francisco (2013). “Contramaniera: Los pintores italianos activos
en el virreinato del Pera”. Estudios de arte colonial, 1. Lima: Instituto
Francés de Estudios Andinos, Museo de Arte de Lima, pp. 47-117.

Stastny, Francisco (2013). “Presencia de las escuelas sevillana y madrilefia
en la pintura limefia”. Estudios de arte colonial, 1. Lima: Instituto
Francés de Estudios Andinos, Museo de Arte de Lima, pp. 151-247.

Stastny, Francisco (2013). “Circulaciones y modelos: los grabados
europeos y la pléstica colonial”. Estudios de arte colonial, 1. Lima:
Instituto Francés de Estudios Andinos, Museo de Arte de Lima, pp.
297-378.

Sebastian Lopez, Santiago (1989). Contrarreforma y barroco: lecturas
iconogrdficas e iconologicas. Madrid: Alianza Editorial.

Sebastian Lopez, Santiago (2007). El barroco iberoamericano. Mensaje
iconogrdafico. Madrid: Ediciones Encuentro.

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380



98 Roxanne Mamet

Soria, Martin S. (1956). La pintura del Siglo XVI en Sudamérica. Buenos
Aires: Instituto de Arte Americano e Investigaciones Estéticas.

Tejada y Ramiro, Juan (1859-1863). Coleccion de canones y de todos los
concilios de la Iglesia espaniola y de América. En latin y traduccion

castellana con notas e ilustraciones. Tomo IV. Madrid: Imprenta de
Don Pedro Montero.

Tercero catecismo y exposicion de la doctrina christiana por sermones
para que los curas y otros ministros prediquen y enserien a los indios
vy a las demas personas: conforme a lo que se proveyo en el Santo
Concilio Provincial de Lima el ario pasado de 1583. Mandado
reimprimir por el Concilio Provincial del ario de 1773 (1867). Paris:
Libreria de Rosa y Bouret,
https://ia902808.us.archive.org/27/items/tercerocatecismO0cath/terce
rocatecismO0cath.pdf [25/06/2025].

ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98
ISSN 2341-2380


https://ia902808.us.archive.org/27/items/tercerocatecism00cath/tercerocatecism00cath.pdf
https://ia902808.us.archive.org/27/items/tercerocatecism00cath/tercerocatecism00cath.pdf

