
 

 
  ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 

ISSN 2341-2380 

De Trento a Lima: transferencias y recepción de las 
normas artísticas sobre la imagen religiosa en la 
legislación eclesiástica del Perú colonial 
 

From Trent to Lima: artistic transfers and reception of 
artistic norms on religious imagery in the legislation of 
colonial Peru  
 
ROXANNE MAMET  
Université de Lorraine, 23 Bd Albert 1er. 54000 Nancy (Francia) 
roxanne.mamet@univ-lorraine.fr 
Recibido/Received: . Aceptado/Accepted: . 
Cómo citar/How to cite: Mamet, Roxanne (2025). “De Trento a Lima: transferencias y 
recepción de las normas artísticas sobre la imagen religiosa en la legislación eclesiástica 
del Perú colonial”, Erasmo. Historia Medieval y Moderna, volumen, pp. 77-98.  
DOI: https://doi.org/10.24197/stjg7689 
 
Artículo de acceso abierto distribuido bajo una Licencia Creative Commons Atribución 
4.0 Internacional (CC-BY 4.0). / Open access article under a Creative Commons 
Attribution 4.0 International License (CC-BY 4.0). 
 
Resumen: Este artículo analiza la recepción de las normas iconográficas definidas por la sesión 
XXV del Concilio de Trento en la legislación eclesiástica del virreinato del Perú (siglos XVI-XVIII). 
Nuestro enfoque consiste en estudiar de qué manera estas prescripciones europeas fueron 
transmitidas, adaptadas e incluso reinterpretadas en los textos elaborados por las autoridades 
locales. A partir del análisis de estas fuentes primarias, nos proponemos demostrar cómo la Iglesia 
colonial participó activamente en la redefinición de los usos de la imagen sagrada. 
Palabras clave: Concilio de Trento; imagen religiosa; Perú colonial; transferencias culturales; 
legislación eclesiástica; recepción. 
 
Abstract:  This article analyzes the reception of the iconographic norms defined by Session XXV of 
the Council of Trent in the ecclesiastical legislation of the Viceroyalty of Peru (16th-18th 
centuries). Our approach consists of studying how these European prescriptions regarding 
religious images were transmitted, adapted, and even reinterpreted in the texts produced by local 
authorities. Through the analysis of these primary sources, we aim to demonstrate how the 
colonial Church actively participated in the redefinition of the uses of sacred images. 
Keywords: Council of Trent; religious image; Colonial Peru; cultural transfers; ecclesiastical 
legislation; reception. 
 

 

https://doi.org/10.24197/stjg7689
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Roxanne Mamet 
 

 
ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 
ISSN 2341-2380 

INTRODUCCIÓN 
 

Tanto en México como en Perú, la conquista de América por parte de 
los españoles fue seguida por la voluntad de evangelizar a los pueblos 
indígenas y de erradicar las religiones locales, con el objetivo de imponer 
la autoridad de la Iglesia católica. En este contexto, la imagen1 se 
estableció como un instrumento central de persuasión y enseñanza. Así, se 
enviaron cuadros, grabados y pintores europeos a ambos virreinatos para 
apoyar esta misión espiritual y política. 

Esta dinámica, central en los estudios sobre la América española, se 
analiza hoy mediante las nociones de “transferencias culturales” (Clément, 
2012), “circulaciones”, “trayectorias” o “intercambios” (Compagnon, 
2009) que permiten examinar los desplazamientos de objetos, personas, 
ideas y saberes entre diferentes espacios culturales, así como superar una 
visión unilateral de los intercambios entre Europa y América. De ahí, 
conviene preguntarse cómo concebía la España de los siglos XVI y XVII 
sus interacciones con los territorios americanos recién conquistados. 

Por otra parte, si bien la cuestión de los aportes europeos a la imagen 
colonial se ha analizado principalmente desde el prisma de lo visual 
(influencia de los grabados flamencos y de las prácticas artísticas de 
pintores españoles e italianos)2, las fuentes escritas se suelen considerar 
  
1 Tras el Concilio de Trento, la imagen fue concebida como un “arte”, entendido no solo 
como ornamento en un templo, sino también como un medio de estructuración simbólica 
del espacio sagrado, destinado a acompañar visualmente la palabra divina. Según el 
Tesoro de la lengua castellana o española de Sebastián de Covarrubias (1611), la 
acepción “imagen” –del latín imago– se refería, en el ámbito religioso, a la imitación de 
figuras que representaban a Cristo, la Virgen, los Apóstoles, los Santos y los misterios de 
la fe. Así, este término abarcaba tanto pinturas como esculturas, iconos, estampas, efigies 
o símbolos. Como veremos en este artículo, la imagen a la que nos referimos en este 
contexto evangelizador es ante todo una imagen católica, o sea una representación 
institucionalizada y reconocida por la autoridad eclesiástica, con una función devocional, 
doctrinal y pedagógica claramente definida. 
2 Sobre el origen europeo y siguiendo la línea de estudios iniciados por el arquitecto 
argentino Ángel Guido y los historiadores del arte norteamericano George Kubler y 
Martín Sebastián Soria, los arquitectos e historiadores del arte bolivianos José de Mesa y 
Teresa Gisbert, junto con el historiador del arte nacionalizado peruano Francisco Stastny, 
inventariaron desde finales de la década de 1960 el desplazamiento de los primeros 
pintores europeos y la diversidad de sus trayectorias en el virreinato (Soria, 1956; Gisbert 
y Mesa Figueroa, 1956, 1972, 1974 y 1982; Stastny, 2013). Más recientemente, a partir 
de los años 2000 y según una metodología diferente, una nueva generación de 
investigadores ha comenzado a analizar la imagen virreinal desde “sí misma”, o sea 



De Trento a Lima: transferencias y recepción de las normas… 79 
 

 
  ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 

ISSN 2341-2380 

secundarias. De hecho, aunque los vínculos entre la política 
contrarreformista de la España de finales del siglo XVI y las producciones 
visuales coloniales han sido demostrados (Sebastián López, 1989 y 2007), 
su estudio a partir de estos documentos sigue siendo limitado.  

Por lo tanto, este artículo se propone analizar cómo los decretos del 
Concilio de Trento relativos a la imagen –y más precisamente su XXV 
sesión–, fueron exportados, adaptados e incluso reinterpretados en el 
contexto andino, a través de su recepción en la legislación virreinal 
peruana. Dichos textos ponen de relieve un conjunto de normas y prácticas 
sobre el arte que constituyen la primera historiografía de la imagen en el 
virreinato del Perú. Así, nos preguntaremos: ¿Cómo se organizó la 
transferencia artística hacia el virreinato peruano? ¿Qué ideas sobre el arte, 
transmitidas desde Europa, fueron reescritas en el contexto andino? ¿Y de 
qué manera fueron recibidas y adaptadas por las autoridades eclesiásticas 
locales? 
 
1. CONTEXTO HISTÓRICO: EL CONCILIO DE TRENTO Y LA 
CONSOLIDACIÓN DE LA IGLESIA EN EL PERÚ COLONIAL3  
 

El Concilio de Trento (1545-1563) marcó una etapa decisiva no solo 
en la reorganización del dogma católico (Tallon, 2000; Fabre, 2013, p. 45), 
sino también en la estructuración de la Iglesia frente a los desafíos 
planteados por la colonización. En el virreinato del Perú, este período 
coincidió con una fase de inestabilidad marcada por la guerra de conquista 
y los conflictos civiles posteriores que retrasaron la implementación de la 
evangelización y la consolidación del poder colonial. Además, la 
  
atendiendo a sus características regionales y dinámicas internas, apartándose así del 
paradigma de origen europeo como punto de partida interpretativo (Mujica Pinilla, 2002-
2003, Gutiérrez Haces (Dir.), 2008-2009). 
3 Entre los siglos XVI y XVIII, la Arquidiócesis de Lima celebró seis concilios 
provinciales: 1551-1552, 1567, 1582, 1591, 1601 y 1772. La documentación 
correspondiente, junto con otros textos relacionados con este contexto, fue transcrita por 
Rubén Vargas Ugarte (1951-1954, tres tomos). Es a partir de esta edición que trabajamos 
y de la cual provienen las citas utilizadas en este artículo, excepto en el caso del Tercer 
Concilio Limense –cuya transcripción seguimos según Francisco Lisi (1990)–, y del 
Sermón XIX, tomado de la edición del Tercero catecismo y exposición de la doctrina 
christiana por sermones para que los curas y otros ministros prediquen y enseñen a los 
indios y a las demás personas: conforme a lo que se proveyó en el Santo Concilio 
Provincial de Lima el año pasado de 1583. Mandado reimprimir por el Concilio 
Provincial del año de 1773 (1867). 



80 Roxanne Mamet 
 

 
ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 
ISSN 2341-2380 

inmensidad del territorio y su diversidad geográfica hacían aún más 
compleja la tarea de difusión de la doctrina cristiana (López Lamerain, 
2011, pp. 53-55). No fue hasta la pacificación progresiva de los territorios 
en 1550, liderada principalmente por el obispo español Pedro de la Gasca, 
presidente de la Audiencia y Cancillería real de Lima, cuando se reunieron 
las condiciones para instaurar un orden religioso conforme a las exigencias 
de esta asamblea.  

Un primer concilio provincial celebrado en Lima entre 1551 y 15524, 
o sea anterior a la clausura del concilio italiano, representó un intento 
temprano de organización eclesiástica local. Aunque aún no se conocían 
en su totalidad las disposiciones tridentinas, esta sesión reflejaba la 
voluntad de la Iglesia de adaptar su marco institucional a la realidad 
americana, en particular a través de la definición de normas destinadas a 
regir la vida religiosa y orientar la misión evangelizadora. En este sentido, 
uno de sus principales objetivos fue precisamente impulsar la conversión 
de las comunidades indígenas5.  

En coherencia con estos objetivos, el rey Felipe II promulgó el 12 de 
julio de 1564 una cédula6 dirigida a todas las autoridades civiles y 
eclesiásticas de sus reinos, en la que ordenó que los textos tridentinos 
fueran difundidos y aplicados en todos los territorios de la Monarquía 
Hispánica7. En ella se reafirmaba la responsabilidad moral y política de los 
  
4 El Primer Concilio de Lima se divide en dos partes: la primera, relativa a la 
evangelización de los indígenas (“Constituciones de los naturales”), fue leída y publicada 
en Lima el 24 de enero de 1552; la segunda, dirigida a los españoles (“De lo que toca a 
los Españoles”), fue también leída y publicada en Lima el 22 de enero de 1552. 
5 Se precisa, en la “Convocatoria para el Concilio de 1553” redactada por Jerónimo de 
Loayza, primer arzobispo de Lima, que el concilio tenía por objetivo regular la “buena 
orden de las Yglesias y ministros dellas y conversión y doctrina de los indios naturales 
destas provincias” (Vargas Ugarte, 1951, II, p. 151). 
6 La “Cédula en que manda la observancia del Concilio” de Felipe II está reproducida por 
Tejada y Ramiro (1859-1863, tomo IV, p. 7). 
7 “[…] Siguiendo el ejemplo de los reyes nuestros antepasados de gloriosa memoria, 
habemos acoplado y recebido, y aceptamos y recibimos el dicho sacrosanto Concilio, y 
queremos quo en estos nuestros reinos sea guardado, cumplido y ejecutado, y daremos y 
prestaremos para la dicha ejecución y cumplimiento, y para la conservación y defensa de 
lo en él ordenado nuestra ayuda y favor: interponiendo á ello nuestra autoridad y brazo 
real, cuanto seré necesario y conveniente. Y así encargamos y mandamos á los 
Arzobispos, Obispos, y á otros Prelados, y á los Generales, Provinciales, Priores, 
Guardianes de las órdenes, ó á lodos los demas á quien esto toca é incumbe, que hagan 
luego publicar, é publiquen en sus iglesias, districtos y diócesis, y en las otras partos y 
lugares do conviniere el dicho santo Concilio, y lo guarden y cumplan, y hagan guardar 



De Trento a Lima: transferencias y recepción de las normas… 81 
 

 
  ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 

ISSN 2341-2380 

monarcas cristianos de acatar y hacer cumplir las decisiones de los 
concilios ecuménicos, convocados por la Santa Sede, por representar a la 
Iglesia universal y ser la expresión de una voluntad divina8. Esta 
instrucción real subrayaba, por tanto, la autoridad y el carácter sagrado del 
Concilio de Trento presentado como una respuesta providencial frente a 
las desviaciones doctrinales que amenazaban la cristiandad. Desde esta 
perspectiva, el soberano se proclamaba “católico Rey” –título otorgado en 
1496 por el papa Alejandro VI a sus abuelos, los Reyes Católicos, y que él 
había heredado–, así como “verdadero hijo de la Iglesia”, declarando haber 
aceptado solemnemente el concilio y comprometiéndose a que sus 
decisiones fueran “observadas, cumplidas y ejecutadas” en todos sus 
dominios. 

Como ha señalado el científico e historiador veneciano Pietro Sarpi en 
su Historia del Concilio de Trento (1619), Felipe II fue uno de los más 
firmes protectores de la asamblea tridentina, no solo por razones religiosas, 
sino también como estrategia de unidad política y de reafirmación de su 
poder en el ámbito internacional. En el Libro V, Sarpi destaca la firme 
intención real de colaborar estrechamente con el papado para erradicar la 
herejía y garantizar la implementación de las reformas en sus dominios. 
Esta determinación se tradujo en acciones concretas: en 1565, el rey 
ordenó la celebración de varios concilios provinciales en el territorio 
peninsular –como los de Toledo, Zaragoza, Sevilla o Valencia–, a los 
cuales envió comisarios reales encargados de supervisar y asegurar la 
recepción efectiva de los cánones tridentinos según los criterios de la 
Corona (Sarpi, 1619, p. 1261). De este modo, la manera en que el monarca 
impuso y controló la recepción del concilio en España sirvió de modelo 
para la aplicación de los decretos en los territorios de ultramar, conforme 
  
y cumplir, y ejecutar con el cuidado, zelo y diligencia que negocio tan de servicio de Dios, 
y bien de su iglesia requiere. Y mandamos á los del nuestro consejo, Presidente de las 
nuestras Audiencias, y á los Gobernadores, Corregidores, é á otras cualesquier justicias, 
que den y presten el favor y ayuda que para la ejecución y cumplimiento del dicho 
Concilio, y de lo ordenado en él será necesario […]” (ibidem). 
8 “[…] Sabed que cierta y notoria es la obligación que los Reyes y Príncipes cristianos 
tienen á obedecer, guardar y cumplir, y que en sus reinos, estados y señoríos, se 
obedezcan, guarden y cumplan los decretos y mandamientos de la santa madre Iglesia, y 
asistir, y ayudar, y favorecer al efecto y ejecución, y á la conservación de ellos, como 
hijos obedientes, y protectores, y defensores de ella , y la que ansimismo por la misma 
causa tienen al cumplimiento y ejecución de los Concilios universales, que legitima y 
canónicamente con la autoridad de la santa sedo Apostólica de Roma han sido convocados 
y celebrados […]” (ibidem). 



82 Roxanne Mamet 
 

 
ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 
ISSN 2341-2380 

a la bula Benedictus Deus et Pater que exigía que dicha legislación fuera 
adoptada y aplicada por la Iglesia establecida en los virreinatos (Vargas 
Ugarte, 1954, III, pp. 25-29).  

En el caso del Perú, esta recepción fue facilitada por la existencia de 
una estructura eclesiástica ya consolidada: el arzobispado de Lima, erigido 
en 1547, y varios obispados implantados desde hacía casi dos décadas9, 
ofrecían un marco canónico propicio para que la Iglesia se conformara con 
las normas definidas en Trento. Así, la promulgación oficial y pública de 
sus textos en Lima el 28 de octubre de 1565 –un poco más de un año 
después de la orden real– y en otras ciudades evidencia el proceso de 
difusión y consolidación de las directrices conciliares. Además, la 
existencia de un contrato, en el que un librero limeño solicitó doce 
ejemplares del Concilio de Trento, da cuenta de la amplia circulación de 
estos documentos en la capital (Mercedes López-Baralt, 1988)10. De ahí 
surgió el Segundo Concilio Limense (1567-1568) que inició la adaptación 
de las normativas tridentinas al contexto local. A raíz de este concilio 
provincial, Felipe II convocó en 1568 una Junta Magna que estableció una 
serie de disposiciones orientadas a consolidar la estructura eclesiástica en 
América, e incluyó la instauración del Santo Oficio de la Inquisición en el 
continente (López Lamerain, 2011, p. 57) con el fin de asegurar la 
uniformidad religiosa dentro de los territorios católicos. 

El Tercer Concilio Limense (1582-1583), presidido por el arzobispo 
Toribio de Mogrovejo y con la participación decisiva de la Compañía de 
Jesús –especialmente a través de la influencia de José de Acosta–, es 
considerado una síntesis teológica de los dos concilios anteriores, y 
representa un momento clave en la institucionalización del catolicismo 
postridentino en el virreinato (Lisi, 1990, pp. 9-83). Adaptó tanto 
cuestiones canónicas como espirituales, con un énfasis particular en la 
catequesis, la formación del clero, la organización diocesana y el uso de 
las lenguas indígenas en la evangelización (Martínez Ferrer, 2019, pp. 691-
692). En las dos primeras sesiones, se declaró que el concilio se abrió en 
la Ciudad de los Reyes conforme a las reglas litúrgicas, a los cánones 
eclesiásticos y a la autoridad del Concilio (“siguiendo los pasos del 

  
9 Tres diócesis fueron implantadas ya en la primera mitad del siglo XVI: Cuzco (1537), 
Quito (1546) y Asunción (1547). 
10 La autora cita el artículo de Irving, Leonard. “Best Sellers of the Lima Book Trade, 
1583”. Hispanic American Historical Review, 1942, pp. 5-33. 



De Trento a Lima: transferencias y recepción de las normas… 83 
 

 
  ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 

ISSN 2341-2380 

Concilio General Tridentino”)11. Esta exigencia perduró hasta el siglo 
XVIII, como se refleja en el primer capítulo de la segunda sesión del Sexto 
Concilio de Lima (1772) que reafirmó la importancia de respetar 
rigurosamente sus disposiciones12. En esa misma línea, el séptimo título 
señala que los visitadores eclesiásticos debían comprobar que los párrocos 
contaran con un ejemplar del concilio europeo13. En consecuencia, estas 
medidas reflejan la voluntad del clero local de garantizar la comprensión 
y difusión de las reformas conciliares, consideradas fundamentales para el 
éxito de la evangelización. 

Verdadero modelo y punto de referencia para los seis concilios 
limeños, las expresiones que remiten explícitamente a la autoridad 
tridentina se repiten a lo largo de los cánones conciliares provinciales. 
Frases como “conforme al decreto de Trento”, “en conformidad de lo 
proveído/ordenado por el Santo Concilio de Trento”, “por 
determinación/constitución del Concilio Tridentino”, “según la forma del 
Concilio Tridentino”, “según lo provee el Concilio de Trento”, “guardando 
en todo el tenor y forma dada por el Concilio Tridentino”, “todo esto quiere 
y manda el mismo Concilio Tridentino”, “como el decreto de dicho 
concilio Tridentino lo ordena”, “habiéndose lo mismo ordenado por el 
concilio general de Trento” y “como lo tiene declarado el Tridentino” 
aseguran la unidad y la continuidad doctrinal con la Iglesia romana. 
Además, esta reiteración manifiesta la intención de dotar a las asambleas 
limeñas de una legitimidad teológica y jurídica, y refleja cómo el Concilio 
de Trento se estableció como referencia fundamental para la reforma 
eclesiástica en el Virreinato del Perú.  
 
  
11 Acción II, Capítulo 3: “Del cathecismo que se a de usar y de su traducción” (Vargas 
Ugarte, 1951, I, p. 323). 
12 Acción II, Título segundo, Capítulo 1: “Que se guarde el Santo Concilio de Trento, y 
el Provincial de esta Metrópoli de el año 1583, en lo que no se derogare por el presente. 
La inconstancia, y variedad de los tiempos, y diversidad de las circunstancias de ellos, 
junta con la fragilidad de la humana naturaleza, hace necesario para el buen govierno de 
los fieles el establecimiento de nuevas Leyes y Decretos, y la instauración y renovación 
de los que antecedentemente se hayan formado, y no tengan el cumplimiento debido. Por 
tanto el presente Concilio manda, que puntualmente se observe lo dispuesto por el 
General de Trento […]” (Vargas Ugarte, 1952, II, p. 26). 
13 Tratado, Título séptimo, Capítulo 24: “Que los Visitadores examinen si los Curas tienen 
los Libros que aquí se expresan, y si han permitido decir Misa a los clérigos Peregrinos ó 
no conocidos. Examinen los Visitadores con especial cuidado si los Curas tienen el 
Concilio Tridentino Catesismo […]” (Vargas Ugarte, 1952, II, p. 54). 



84 Roxanne Mamet 
 

 
ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 
ISSN 2341-2380 

2. INSTITUCIONALIZACIÓN DE LA IMAGEN EN LA POLÍTICA 
EVANGELIZADORA COLONIAL 
 

Antes incluso de que concluyera el Concilio de Trento, la Corona 
española impulsó normas iconográficas para controlar la evangelización 
en América. Esto se explica primero por el hecho de que la legitimidad 
teológica de las representaciones sagradas ya había sido establecida en el 
Segundo Concilio de Nicea (787), que resolvió la controversia iconoclasta 
al afirmar que podían ser veneradas, aunque no adoradas, porque 
representaban figuras santas. Así, la Iglesia romana heredó la tradición de 
instruir a los no letrados –especialmente en los ámbitos rurales– mediante 
lo visual, siguiendo la célebre máxima del papa Gregorio Magno que 
afirmaba que la pintura era para los analfabetos lo que la escritura era para 
quienes sabían leer. Por otra parte, la imagen también se impuso como 
instrumento devocional en oposición a las corrientes protestantes que 
rechazaban su uso por considerarlo sin relevancia en materia de fe (lo que 
se denominaba adiáphora en la teología protestante). 

 Esta concepción de la figuración religiosa –que debía no solo 
ilustrar fielmente las Sagradas Escrituras, sino también “mover los 
afectos” del espectador, según la terminología espiritual de la época, 
suscitando en él una respuesta emocional que reforzara su devoción– se 
plasmó tempranamente en las primeras disposiciones eclesiásticas 
coloniales emitidas por las autoridades religiosas. Entre ellas destaca la 
Instrucción de la orden que se ha de tener en la doctrina de los naturales, 
publicada en 1545 por fray Jerónimo de Loaysa, primer arzobispo de Lima 
(reproducida por Vargas Ugarte, 1952, II, pp. 139-148). Este texto, cuya 
finalidad iba más allá de la simple transmisión de la doctrina cristiana, 
también respondía a una lógica política e institucional, o sea que buscaba 
legitimar la empresa colonial al presentar la evangelización como la 
principal justificación de la conquista. De este modo, el uso de imágenes 
no solo permitía facilitar la comprensión del dogma por parte de una 
población recientemente convertida o aún en proceso de conversión, sino 
también consolidar el poder de la Iglesia –y particularmente del 
episcopado limeño– sobre la tarea misionera. Se precisaba que su objetivo 
principal era “doctrinar [a] los indios en las cosas de nuestra santa fe 
católica y conocimiento de Dios nuestro Señor, salud y bendición”. 
Entonces, para cumplir con este mandato, el texto ordenó la construcción 
de “una casa a manera de iglesia donde los indios se junt[aran] a oír la 



De Trento a Lima: transferencias y recepción de las normas… 85 
 

 
  ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 

ISSN 2341-2380 

doctrina cristiana y donde se di[jera] misa, adornando el altar de la mejor 
manera posible y poniendo en él alguna imagen o imágenes”. 

Además de esta función litúrgica, la Instrucción de 1545 encomendó 
a los doctrineros reunir a los niños indígenas para educarlos en la fe 
católica, y elegir entre ellos a uno que se encargara de convocar a los 
demás, especialmente a aquellos que por su edad o condición no podían 
trabajar. Esta actividad debía realizarse en un lugar apropiado, decorado al 
menos con una cruz y, si era posible, con algunas imágenes religiosas. Esta 
prescripción demuestra que estas eran fundamentales para organizar la 
vida religiosa cotidiana, en la medida en que contribuían a estructurar el 
entorno misional y a inculcar, desde la infancia, los comportamientos 
propios de la fe cristiana. 

Siguiendo esta misma lógica, que vinculaba el espacio sagrado, la 
expresión visual religiosa y la instrucción de los fieles, el primer Concilio 
Limense (1551-1552) también mencionaba la construcción de iglesias 
destinadas a los indios, e insistía en la importancia de contar con altares 
ornamentados, enriquecidos de “arte que ent[endieran] la dignidad del 
lugar dedicado para Dios y para el culto y los oficios divinos” (Vargas 
Ugarte, 1951, I, p. 8). Esta dimensión funcional de la imagen se inscribía 
en una tradición heredada del cristianismo medieval según la cual la 
belleza de los ornamentos y de las representaciones contribuía a realzar la 
dignidad del lugar sagrado y favorecía un espacio adecuado para la oración 
y el recogimiento. Esta visión, ya presente en el Antiguo Testamento, 
perduró durante toda la Edad Media y fue adoptada por la Iglesia católica, 
que consideraba que lo bello y lo visual –como la luz, el color, el oro e 
incluso la armonía– podían ayudar a acercar el alma de los indígenas a lo 
divino. A partir del siglo XV, este enfoque fue progresivamente reforzado 
por la literatura artística europea (Guzmán, Corti y Melo, 2022, p. 445; 
Hellwig, 1999), especialmente en los tratados italianos y españoles14, que 
  
14 A modo de ejemplo, el arquitecto y tratadista italiano Leon Battista Alberti escribió en 
su tratado de pintura (1435) lo siguiente sobre la composición armónica del cuerpo 
humano: “Para la composición de los miembros, se debe prestar atención a la buena 
correspondencia que guardan entre sí. Se dice que los miembros poseen buena 
correspondencia cuando reflejan la gracia y la belleza en su tamaño, función, apariencia, 
color y otras propiedades. En un retrato, si la cabeza es enorme, el torso corto, la mano 
demasiado larga, el pie hinchado y el cuerpo abultado, la composición estará lejos de ser 
bella” (Alberti, 2010 [1435], p. 51). De forma complementaria, el pintor y tratadista 
español Francisco Pacheco, en su obra Arte de la pintura (1649), subrayó el papel esencial 
de la erudición del pintor y de su capacidad para elegir adecuadamente los colores, los 
cuales, según él, tenían el poder de traducir la belleza del sujeto representado y de suscitar 



86 Roxanne Mamet 
 

 
ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 
ISSN 2341-2380 

defendían la importancia de la belleza en la formación espiritual del 
creyente. Más que una simple cuestión estética, vincular la calidad de la 
imagen con la dignidad del culto fue un argumento clave en el contexto 
colonial. De hecho, la riqueza visual de las iglesias y del aparato litúrgico 
no solo servía para enseñar la doctrina, sino también para afirmar el 
carácter sagrado del espacio religioso, concebido como un reflejo del 
mundo divino. En este sentido, las convenciones redactadas en Europa y 
en América diferían en la manera de justificar el valor atribuido al adorno:  
 

Las redacciones europeas atienden a la condición de casa de Dios y 
escenario de su culto para justificar la necesidad del adorno de las iglesias, 
mientras los textos americanos ponen el acento en la capacidad del adorno 
para hacerles comprender a los indios la naturaleza sacra del espacio 
(Guzmán, Corti y Melo, 2022, p. 443). 

 
Este uso temprano de las imágenes fue posteriormente reforzado por 

la recepción oficial de los decretos del Concilio de Trento en el virreinato. 
La sesión XXV, redactada en 156315, estableció la legitimidad y necesidad 
del empleo de elementos visuales, principalmente en los templos, para 
fomentar la veneración de Cristo, la Virgen y los santos. Este decreto sentó 
las bases de una normativa destinada a regular la producción, circulación 
y recepción de tales recursos figurativos. No solo se buscaba evitar los 
abusos y desviaciones doctrinales, sino también promover su uso didáctico 
al servicio de la fe. En este marco, estas fueron concebidas tanto como 
objetos de veneración como también instrumentos pedagógicos. Como ha 
señalado Pierre Antoine Fabre, son las imágenes las que “imponen al 
dogma una disciplina” y definen “la autoridad de la Iglesia como 
institución de verdad y como espacio de poder” (2013, p. 48). Según esta 
perspectiva, tenían el poder de traducir el dogma en un lenguaje visual 
accesible y comprensible para los fieles. Dicho de otro modo, no solo 
figuraban lo sagrado, sino que reforzaban la autoridad de la doctrina al 
presentarla como algo real y tangible. Partiendo de esta idea, se establecía 
  
emociones en el espectador: “el color [...] hace que parezca más bella la cosa y que con 
ella se despierte el alma del que la mira” (Pacheco, 1871 [1649], p. 42). 
15 La XXV sesión del Concilio de Trento, La Invocación, Veneración Y Reliquias De Los 
Santos, Y De Las Sagradas Imágenes, se celebró los 3 y 4 de diciembre de 1563. Esta 
sesión puede consultarse en la edición El sacrosanto y ecuménico concilio de Trento, 
traducido al idioma castellano por Don Ignacio López de Ayala. Agregase el texto latino 
corregido según la edición auténtica de Roma, publicada en 1564 (1787) que ha sido 
digitalizada por la Universidad Autónoma de Nuevo León (México). 



De Trento a Lima: transferencias y recepción de las normas… 87 
 

 
  ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 

ISSN 2341-2380 

la obligación de “tener y conservar, principalmente en los templos, las 
imágenes de Cristo, de la Virgen madre de Dios, y de otros santos”, y se 
encomendaba a los obispos la tarea de instruir a los fieles mediante medios 
plásticos, “porque el honor que se da[ba] a las imágenes, se ref[ería] a los 
originales representados en ellas”. De esta manera, se insistía en que estas 
figuras no debían ser objeto de adoración, lo que resultaba esencial para 
legitimar, desde una perspectiva teológica, su uso en el proceso de 
evangelización americana. 

Esta concepción pedagógica de la imagen, que el historiador alemán 
Hubert Jedin denominó “representación figurada de los hechos o historias 
de la Sagrada Escritura” (Fabre, 2013, p. 62), fue implementada en 1570 
desde la apertura del Sínodo de Quito, el cual se inspiró en la legislación 
de los dos primeros Concilios de Lima, donde se afirmaba que “los 
sacerdotes [eran] guías de las cosas de nuestra santa fee catholica”. De este 
modo, en continuidad con la política misionera anterior, basada en la 
Instrucción de 1545, así como con la política visual del Concilio de Trento, 
se reafirmó la necesidad de edificar “una iglesia bien fundada” en los 
principales centros de población indígena, insistiendo en la presencia de 
imágenes en estos espacios para garantizar el desarrollo adecuado del culto 
y de la enseñanza doctrinal. La finalidad didáctica era clara: “para que 
todos sepan la doctrina y entiendan la [pudicia] que allí se enseña”. Se 
afirmaba que estas representaciones debían entenderse como una “manera 
de escritura16 que representa[ba] y da[ba] a entender a quién 
representa[ba]”, o sea como un medio visual de transmisión del saber 
religioso, particularmente en un contexto caracterizado por una escasa 
alfabetización escrita. Al mismo tiempo, se exhortaba a los curas a enseñar 
a los fieles que la veneración de dichas figuras debía dirigirse “mediante 
  
16 Juan Carlos Estenssoro explica que en las lenguas quechua y aymara no existía una 
traducción precisa para el término castellano “imagen”. Sin embargo, a partir del Tercer 
Concilio de Lima, los evangelizadores optaron por emplear la palabra quechua quillqa –
originalmente asociada con la escritura y sus derivados (papel, pluma, letra, escribir, 
dictar)– para referirse también a conceptos relacionados con la representación figurativa, 
tales como el grabado, la figura, la escultura, el dibujo, la pintura y el bordado. Esta 
elección refleja una fusión conceptual entre la escritura y la imagen plástica, arraigada 
tanto en la tradición occidental del libro ilustrado como en la enseñanza impartida a los 
indígenas en las escuelas dirigidas por los frailes, donde la escritura y el dibujo se 
concebían como prácticas complementarias. Para evitar posibles confusiones derivadas 
de esta polisemia, los misioneros emplearon el término castellano “pintasca” para 
referirse específicamente a toda representación plástica, aunque este uso no aparece en 
los diccionarios contemporáneos (Estenssoro, 2003, pp. 285-286). 



88 Roxanne Mamet 
 

 
ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 
ISSN 2341-2380 

un acto consciente” a Dios, la Virgen y los santos “como lo hab[ía] 
declarado el Santo Concilio Tridentino”. Resulta evidente que el sínodo se 
fundamentaba en el marco doctrinal establecido en la sesión XXV al 
recordar que las imágenes no se veneraban por sí mismas, sino como 
representaciones de lo sagrado. De este modo, la legislación sinodal no 
solo reproducía el enfoque tridentino, sino que lo adaptaba a las 
particularidades del contexto local para evitar toda ambigüedad entre la 
veneración legítima de las obras y las prácticas idolátricas prehispánica 
condenadas por la Iglesia.  

Este modelo fue consolidado hasta el sexto y último concilio limense, 
celebrado en 1772, que reiteró la importancia de mantener esta tradición 
visual al ordenar que en todos los altares donde se celebrara misa “se 
p[usiera] una efigie de Christo Crucificado”, dispuesta de manera que 
pudiera ser visible tanto para el sacerdote como para el pueblo. Incluso 
cuando el Santísimo Sacramento (la hostia consagrada expuesta 
públicamente a los fieles) estuviera presente en el altar, se recomendaba 
conservar dicha imagen17.  

En suma, estos textos eclesiásticos –desde la Instrucción de Loaysa 
de 1545 hasta el Sexto Concilio Limense– consolidaron un conjunto de 
convenciones iconográficas y doctrinales que institucionalizó la 
utilización de recursos figurativos como herramienta central en la política 
evangelizadora colonial. Estas representaciones sagradas sirvieron para 
transmitir el dogma, afirmar y reforzar la autoridad de la Iglesia en el 
virreinato y organizar el espacio litúrgico. 
 
 3. ADAPTACIÓN DE LA IMAGEN RELIGIOSA: DEL CONCILIO DE TRENTO A 
LA REALIDAD ANDINA 

Si bien en la Instrucción (1545) y en el primer Concilio de Lima 
(1551-1552) no se hacía aún referencia explícita ni a la decencia ni a la 
inteligibilidad de las representaciones sagradas –es decir a la fidelidad al 
dogma y a la necesidad de que su contenido fuera comprensible para los 
fieles indígenas–, esta preocupación comenzó a emerger en los textos 
eclesiásticos peruanos posteriores a la promulgación de la sesión XXV del 

  
17Acción III, Libro III, Título VII, Capítulo 7: “Que en los Altares en que se celebra se 
ponga una efigie de Christo Crucificado, salvo que esté descubierto el Sacramento en cuio 
caso se guardará la costumbre que cada una de las Iglesias tenga recibida” (Vargas Ugarte, 
1952, II, p. 113). 



De Trento a Lima: transferencias y recepción de las normas… 89 
 

 
  ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 

ISSN 2341-2380 

Concilio de Trento (1563). Como ya se ha mencionado, el decreto La 
Invocación, Veneración Y Reliquias De Los Santos, Y De Las Sagradas 
Imágenes no solo reafirmaba la legitimidad teológica del culto a las 
imágenes sagradas, sino que introducía también una serie de criterios 
destinados a regular su forma, contenido y función:  

[…] Se deben tener y conservar, principalmente en los templos, las 
imágenes de Cristo, de la Virgen madre de Dios, y de otros santos, y que se 
les debe dar el correspondiente honor y veneración no porque se crea que 
hay en ellas divinidad, o virtud alguna por la que merezcan el culto, o que se 
les deba pedir alguna cosa, o que se haya de poner la confianza en las 
imágenes, como hacían en otros tiempos los gentiles, que colocaban su 
esperanza en los ídolos; sino porque el honor que se da a las imágenes, se 
refiere a los originales representados en ellas; de suerte, que adoremos a 
Cristo por medio de las imágenes que besamos, y en cuya presencia nos 
descubrimos y arrodillamos; y veneremos a los santos, cuya semejanza 
tienen: todo lo cual es lo que se halla establecido en los decretos de los 
concilios, y en especial en los del segundo Niceno contra los impugnadores 
de las imágenes (El sacrosanto y ecuménico concilio de Trento, 1564, p. 
357). 

Un ejemplo representativo de la transposición de estas normas a la 
realidad andina sobre el carácter apropiado de las imágenes se encuentra 
en el Segundo Concilio Limense (1567-1568), convocado por el arzobispo 
Jerónimo de Loaysa, autor de la Instrucción de 1545. El capítulo 53 
ordenaba a los obispos inspeccionar las representaciones religiosas 
presentes en sus diócesis, con el fin de retirar aquellas consideradas “mal 
hechas e indecentes”. Además, el texto señalaba “que los ovispos […] las 
adere[zaran] o quit[aran] del todo y la imagen de nuestra señora o de otra 
qualquiera santa no se adorn[ara] con bestidos y trages de mugeres, ni le 
p[usieran] afeites o colores de que usa[ban] mugeres, podr[ía] empero 
ponerse algún manto rrico que t[uviera] consigo la imagen” (Vargas 
Ugarte, 1951, I, p. 231). Esta disposición, de clara inspiración tridentina, 
refleja un intento de establecer un control riguroso sobre el imaginario 
visual religioso, con el objetivo de evitar tanto las interpretaciones 
erróneas del dogma como las prácticas devocionales consideradas 
heterodoxas. Asimismo, la atención particular prestada a los elementos 
decorativos –vestidos, afeites, colores– revela una voluntad de codificar 
visualmente la santidad a través de una estética sobria ajustada a las nuevas 
exigencias de la Iglesia postridentina.  



90 Roxanne Mamet 
 

 
ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 
ISSN 2341-2380 

Esta vigilancia sobre la conformidad teológica y formal de las 
imágenes, entonces iniciada en el Segundo Concilio Limense, marcó el 
punto de partida de un proceso sistemático de adaptación y consolidación 
de los principios tridentinos. En este contexto, al jurar fidelidad al Concilio 
de Trento, los eclesiásticos y misioneros del virreinato del Perú no solo 
aceptaban la totalidad de sus decretos, sino que asumían la responsabilidad 
de aplicar sus criterios teológicos en un entorno cultural marcado por la 
evangelización. Por consiguiente, el Tercer Concilio Limense reafirmó 
que las figuraciones de Cristo, la Virgen María y los santos debían ser 
honradas legítimamente18, conforme lo establecido en 1563. Este principio 
doctrinal, ya establecido por el Segundo Concilio de Nicea (787) y que fue 
objeto de numerosos debates teológicos en Europa, resultó crucial para 
orientar tanto al clero como a los indígenas convertidos, con el fin de evitar 
que la veneración a las imágenes derivara en prácticas supersticiosas, tal 
como lo advertía la sesión XXV del Concilio de Trento:  
 

Mas si se hubieren introducido algunos abusos en estas santas y 
saludables prácticas, desea ardientemente el santo Concilio que se 
exterminen de todo punto; de suerte que no se coloquen imágenes algunas 
de falsos dogmas, ni que den ocasión a los rudos de peligrosos errores (El 
sacrosanto y ecuménico concilio de Trento, 1564, p. 358). 

 
Esta advertencia cobraba una relevancia particular en el contexto 

virreinal andino, donde persistían las cosmovisiones indígenas 
prehispánicas que concebían los objetos rituales –como las huacas, 
término que sustituye a los “ídolos” en la retórica tridentina– no como 
simples representaciones simbólicas, sino como encarnaciones reales del 
mundo divino, lo que confería al objeto material un carácter sagrado. Esta 
diferencia profunda entre los sistemas de creencias europeos y andinos 
justificó la instauración de un control doctrinal cada vez más estricto sobre 
los objetos y lugares de culto. Por esta razón, ya en la Instrucción del 
arzobispo Jerónimo de Loaysa de 1545 se ordenaba a los misioneros 
identificar y desmantelar los lugares de culto indígena y “hacer que los 

  
18 Primera sesión del concilio provincial limense celebrada en la iglesia catedral de la 
Ciudad de los Reyes el día de asunción de la santa virgen María, 15 de agosto de 1582: 
“¿Afirmáis, además, con decisión que hay que tener en alta estima las imágenes de Cristo 
el supremo y de su madre la virgen María y de todos los otros santos y rendir a cada una 
de éstas legitimo honor y culto? Respondieron, afirmamos decididamente” (Lisi, 1990, p. 
113). 



De Trento a Lima: transferencias y recepción de las normas… 91 
 

 
  ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 

ISSN 2341-2380 

desh[hicieran], poniendo en ellas cruces, siendo lugares decentes para 
ello” (Vargas Ugarte, II, p. 146). Más adelante se especificaba que los 
clérigos debían recorrer todos los pueblos de su repartimiento, permanecer 
en ellos el tiempo necesario, e investigar las costumbres locales 
“entendiendo si t[enían] [h]uacas o otros lugares donde acostumbr[aran] 
hacer algunas ceremonias o ritos, y deshacerlas ha[bían], y si fuere lugar 
decente para ello, p[usieran] una cruz donde mejor les pareciere” (ibidem). 
Esta política de reemplazo de los referentes sagrados indígenas por 
símbolos cristianos, presente desde las primeras acciones misioneras, 
sentó las bases para un control religioso más sistemático y riguroso en el 
virreinato, que culminó con la persecución de las imágenes profanas por 
parte del arzobispo Bartolomé Lobo Guerrero, así como con los esfuerzos 
de erradicación de las prácticas idolátricas indígenas liderados por el 
jesuita José de Arriaga19. En 1621, este último publicó su Extirpación de 
la idolatría del Pirú, un manual destinado a guiar a los misioneros en la 
identificación, destrucción y sustitución de las huacas, así como en la 
instrucción teológica de los indígenas conforme a los principios de la 
ortodoxia católica.  

Sin embargo, más allá de las campañas de destrucción de huacas, el 
verdadero desafío de la evangelización residía en la asimilación del 
mensaje cristiano por parte de los pueblos indígenas. Como ha observado 
Juan Carlos Estenssoro, las imágenes debían generar con el espectador “un 
primer pacto de veracidad, con el doble sentido de semejanza (mímesis 
correcta) y verdad (certeza de la existencia del referente)” (2003, p. 280). 
Esta doble dimensión –tanto semiótica como teológica– exigía una 
capacidad de lectura acorde a los códigos teológicos europeos. No 
obstante, la doctrina sobre su uso legítimo encontró importantes obstáculos 
en su recepción andina, debido a las barreras tanto lingüísticas como 
culturales, lo que generó a menudo una confusión entre la devoción 
dirigida a lo representado y la adoración del objeto material como se 
mencionó anteriormente. Esta tensión y las dificultades de comprensión se 
evidencian en el Sínodo de Quito de 1570. En este, se ordenaba a los curas 
que durante las visitas a las iglesias y comunidades indígenas bajo su 
responsabilidad, inspeccionaran cuidadosamente las imágenes presentes, 
con el fin de controlar su uso y evitar representaciones inmorales o 
contrarias a la doctrina, estableciendo que “si [los Yndios] tuvieren 
  
19 Sobre la extirpación de las imágenes a partir del siglo XVII, véase Estenssoro (2003, 
pp. 333-344). 



92 Roxanne Mamet 
 

 
ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 
ISSN 2341-2380 

ymágenes profanas se las quit[aran]” (Vargas, II, 1952, p. 169). Además, 
el texto sinodal enfatizaba la necesidad de controlar la producción y 
circulación de las imágenes, imponiendo penas severas contra quienes 
difundieran representaciones inadecuadas entre los indígenas. En este 
sentido, se advertía que “algunas personas no considera[ban] el daño que 
ha[cían] vendiendo a estos yndios imágenes profanas”, ya que, al “no mirar 
más que la pintura” y al “ignorar su profana significación”, podían incurrir 
en una interpretación errónea de la fe y caer en prácticas supersticiosas que 
los desviaban de la verdadera doctrina cristiana. En consecuencia, se 
decretaba, bajo “pena de excomunión mayor”, que nadie podía vender ni 
entregar imágenes sin la previa aprobación de las autoridades eclesiásticas 
cuando el destinatario fuera un miembro de la población indígena. 

Trece años más tarde, y en consonancia con las preocupaciones 
expresadas en el Sínodo de Quito, el sermón XIX del Tercero catecismo20 
del Tercer Concilo de Lima intentó responder de manera didáctica a una 
inquietud frecuente entre los neófitos andinos:  
 

Mas me direis, Padre, ¿cómo nos decís que no adoremos ídolos ni 
guacas? ¿Pues los christianos no adoran las imágenes que están pintadas 
[…], y las besan, y se hincan de rodillas delante de ellas, y se dan en los 
pechos, y hablan con ellas? ¿Estas no son guacas tambien, como las 
nuestras” (Tercero catecismo y exposición de la doctrina Christiana…, 1867 
[1583], p. 212). 

 
Estas preguntas reflejan las complejas dinámicas de transmisión, 

interpretación y adaptación de las ideas occidentales sobre la imagen 
religiosa en el contexto de su recepción peruana. Entonces, para corregir 
las posibles confusiones en torno a la idolatría, el sermón respondió 
subrayando una distinción teológica clave: los cristianos “bien saben […] 
que Jesu Christo, y nuestra Señora y los Santos están en el cielo vivos, y 
  
20 Sermón XIX, “En que se reprehenden los hechiceros, y sus supersticiones, y ritos 
vanos: y se trata la diferencia que hay en adornar los christianos las Imàgenes de los 
Santos, y adorar los infieles sus ìdolos, ò guacas. Se ha de advertir, que en cada Provincia 
se predique á los Indios mas por estenso contra las supersticiones que allí se usan, porque 
sin las que aquí se tocan, hay otras muchas, é importa predicar en particular contra ellas, 
y mas por estenso de lo que en este Sermón se hace por brevedad” (Tercero catecismo y 
exposición de la doctrina christiana por sermones para que los curas y otros ministros 
prediquen y enseñen a los indios y a las demás personas: conforme a lo que se proveyó 
en el Santo Concilio Provincial de Lima el año pasado de 1583. Mandado reimprimir 
por el Concilio Provincial del año de 1773 (1867, pp. 202-216). 



De Trento a Lima: transferencias y recepción de las normas… 93 
 

 
  ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 

ISSN 2341-2380 

gloriosos, y no están en aquellos bultos, ò Imágenes”, y no adoran el 
soporte material –la madera, el metal o la pintura–, “de lo qual […] no se 
les da nada, ni lo tienen por su Dios” (Ibidem pp. 212 y 214). Por el 
contrario, veneraban la realidad espiritual que la obra representaba, 
entendida como un “signo”, es decir un símbolo visible que remite a una 
presencia invisible. Como se establecía en la sesión XXV del Concilio de 
Trento, era necesario que los fieles “[tuvieran] confianza” en las 
representaciones sagradas, ya que constituían un medio legítimo para 
acercarse a lo divino. Asimismo, se aclaraba en el Sermón XIX que una 
imagen podía ser destruida sin que “los cristianos llor[aran] ni p[ensaran] 
que Dios se les ha[bía] quebrado o perdido; porque mi Dios est[aba] en el 
cielo y nunca perec[ía]” (Ibidem, p. 214). Esta funcionaba entonces como 
un intermediario entre el mundo material y el espiritual, evitando así la 
adoración idolátrica del objeto físico. 

Aunque el requisito sobre la correcta interpretación y uso de la imagen 
religiosa fue formalmente establecido en la sesión XXV del Concilio de 
Trento (1563), la reglamentación local, como el Sínodo Quitense (1570) y 
el sermón XIX del Tercero catecismo (1583), retomaron y ajustaron este 
principio para enfrentar los desafíos específicos del virreinato del Perú. 
Estos textos oficiales marcaron las pautas para implementar un control 
estricto destinado a evitar la idolatría y garantizar que las imágenes 
religiosas cumplieran su función formativa de manera adecuada. 
 
CONCLUSIONES 
 
 En este estudio, hemos evidenciado cómo las convenciones 
iconográficas del Concilio de Trento, especialmente las establecidas en su 
sesión XXV, no solo fueron recibidas en el Perú colonial, sino que también 
fueron objeto de un proceso de reinterpretación a través de la legislación 
local. Desde las primeras iniciativas evangelizadoras impulsadas por 
Jerónimo de Loaysa en 1545 hasta el Sexto Concilio Limense de 1772, la 
Iglesia colonial adoptó la autoridad tridentina como marco teológico y 
construyó progresivamente una política visual concebida como un “arte de 
persuadir” al servicio de la fe, en la que las imágenes desempeñaron un 
papel central tanto en la enseñanza doctrinal como en la consolidación del 
poder eclesiástico. La transferencia artística hacia el virreinato, lejos de ser 
una simple transposición normativa, se articuló mediante una apropiación 
teológica en la que los concilios limeños actuaron como espacios de 
traducción cultural del dogma europeo. De esta manera, este proceso se 



94 Roxanne Mamet 
 

 
ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 
ISSN 2341-2380 

distinguió por una adaptación activa que tomó en cuenta los retos propios 
de la conversión indígena, en particular la persistencia de concepciones 
andinas sobre la sacralidad de los objetos. En este marco, dicha nueva 
reglamentación visual y doctrinal colonial, orientada a evitar la confusión 
entre devoción legítima e idolatría, procuró asegurar la claridad y la 
decencia de las representaciones. Finalmente, la recepción local implicó 
no solo obediencia al Concilio de Trento, sino también la elaboración de 
criterios propios destinados a controlar la producción, la circulación y el 
uso de las imágenes entre las poblaciones indígenas.  

Siguiendo la reflexión del historiador del arte francés Louis Réau 
quien demostró en su estudio Iconographie de l'art chrétien (1955-1959) 
cómo, a lo largo de la historia, el cristianismo no dejó de transformarse y 
adaptarse, podemos concluir que la proyección de las normas tridentinas 
en el Perú colonial refleja esta misma dinámica de constante y continuo 
ajuste. Así, al igual que desde la Antigüedad se resignificaron elementos 
religiosos paganos en la iconografía cristiana, en el virreinato las normas 
tridentinas fueron ajustadas para dar lugar a un nuevo lenguaje visual que 
no solo respetara los principios teológicos de la Iglesia romana, sino que 
también respondiera a las especificidades culturales y espirituales de las 
poblaciones indígenas. 
 
 

BIBLIOGRAFÍA 
 
Alberti, Leon Battista (2010 [1435]). De pictura. París: Éditions Allia. 
 
Arias Anglés, Enrique (dir.) (1990). Relaciones artísticas entre España y 

América. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 
Centro de Estudios Históricos, Departamento de Historia del Arte 
Diego Velázquez. 

 
Banco de Crédito (1989). Pintura en el Virreinato del Perú. Lima: Banco 

de Crédito del Perú. 
 
Clément, Jean-Pierre (2012). “Reflexión sobre la primera imprenta de la 

América española y las transferencias culturales”. El Argonauta 
español, 9, https://doi.org/10.4000/argonauta.1202. 

 

https://doi.org/10.4000/argonauta.1202


De Trento a Lima: transferencias y recepción de las normas… 95 
 

 
  ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 

ISSN 2341-2380 

Compagnon, Olivier (2009). “L’Euro-Amérique en question. Comment 
penser les échanges culturels entre l'Europe et l'Amérique latine”. 
Nuevo Mundo. Mundos Nuevos, 
https://doi.org/10.4000/nuevomundo.54783.  

 
Concilios Limenses (1951-1954), recopilados por Vargas Ugarte, Rubén. 

Tres volúmenes. Lima: [Tip. Peruana]. 
 
Concilium Provinciale Limense, recopilado por Lisi, Francesco Leonardo 

(1990). El tercer Concilio Limense y la aculturación de los indígenas 
sudamericanos. Estudio crítico con edición, traducción y comentario 
de las actas del concilio provincial celebrado en Lima entre 1582 y 
1583. Salamanca: Ediciones Universidad de Salamanca. 

 
El sacrosanto y ecuménico concilio de Trento traducido al idioma 

castellano por Don Ignacio López de Ayala. Agregase el texto latino 
corregido según la edición auténtica de Roma, publicada en 1564 
(1787). Madrid: Imprenta Real, 
http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1080042744/1080042744.html 
[25/06/2025]. 

 
Fabre, Pierre Antoine (2013). Décréter l’image? La XXVe session du 

Concile de Trente. París: Les Belles lettres. 
 
Fernández Terricabras, Ignasi (2001). Philippe II et la Contre-Réforme: 

l'Église espagnole à l'heure du Concile de Trente. París: Publisud. 
 
García Melero, José Enrique (dir.) (1992). Influencias artísticas entre 

España y América. Madrid: Mapfre. 
 
Gisbert, Teresa y Mesa Figueroa, José (1956). Holguín y la pintura 

altoperuana del Virreinato. La Paz: Biblioteca Paceña, Alcaldía 
Municipal. 

 
Gisbert, Teresa y Mesa Figueroa, José (1972). El pintor Mateo Pérez de 

Alesio. La Paz: Universidad Mayor de San Andrés. 
 
Gisbert, Teresa y Mesa Figueroa, José (1974). José de Bitti, un pintor 

manierista en Sudamérica. La Paz: Universidad Mayor de San 

https://doi.org/10.4000/nuevomundo.54783
http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1080042744/1080042744.html


96 Roxanne Mamet 
 

 
ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 
ISSN 2341-2380 

Andrés, Instituto de Estudios Bolivianos, División de Extensión 
Universitaria. 

 
Gisbert, Teresa y Mesa Figueroa, José (1982). Historia de la pintura 

cuzqueña. Lima: Fundación Augusto N. Wiese, Banco Wiese. 
 
Gutiérrez Haces, Juana (dir.) (2008–2009). Pintura de los reinos. 

Identidades compartidas: territorios del mundo hispánico (siglos 
XVI–XVIII). Cuatro volúmenes. México D.F.: Fomento Cultural 
Banamex. 

 
Guzmán, Fernando; Corti, Paola y Melo, Diego (2022). “Las sagradas 

imágenes en los sínodos y concilios americanos anteriores a la 
vigésimo quinta sesión del Concilio de Trento”. Hispania Sacra, 74 
(150), pp. 441-450, https://doi.org/10.3989/hs.2022.30.  

 
Hellwig, Karin (1999). La literatura artística española del siglo XVII. 

Frankfurt: La Bolsa de la Medusa-Visor. 
 
Instrucción de la orden que se ha de tener en la doctrina de los naturales, 

reproducida por Vargas Ugarte, Rubén (1952). Concilios Limenses. 
Tomo II. Lima: [Tip. Peruana], pp. 139-148. 

 
López Lamerain, Constanza (2011). “El III Concilio de Lima y la 

conformación de una normativa evangelizadora para la provincia 
eclesiástica del Perú”. Intus-Legere Historia, vol. 5, n.º 2, pp. 51-68, 
https://doi.org/10.15691/%25x.  

 
Martínez Ferrer, Luis (2019). “Notas sobre los concilios limenses del siglo 

XVI”. Ius Ecclesiae, Rivista Internazionale Di Diritto Canonico, 31, 
2, pp. 681-696, https://doi.org/10.19272/201908602013.  

 
Martínez Ferrer, Luis y Alejos Grau, Carmen-José (1999). “Las asambleas 

eclesiásticas anteriores a la recepción de Trento”, en Saranyana Closa, 
Josep-Ignasi (dir.) Teología en América Latina: Desde los orígenes a 
la Guerra de Sucesión, tomo I. Frankfurt-Madrid: Vervuert-
Iberoamericana, pp. 89-130. 

 

https://doi.org/10.3989/hs.2022.30
https://doi.org/10.15691/%25x
https://doi.org/10.19272/201908602013


De Trento a Lima: transferencias y recepción de las normas… 97 
 

 
  ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 

ISSN 2341-2380 

Michaud, Cécile y Torres de la Pina, José (dir.) (2009). De Amberes al 
Cusco. El grabado europeo como fuente del arte virreinal. Lima: 
Colección Barbosa-Stern. 

 
Mujica Pinilla, Ramón (dir.) (2002-2003). El barroco peruano. Dos 

volúmenes. Lima: Banco de Crédito del Perú. 
 
Museo de América (1999). Los siglos de oro en los virreinatos de 

América: 1550-1700. Madrid: Sociedad Estatal para la 
Conmemoración de los Centenarios de Felipe II y Carlos V. 

 
Pacheco, Francisco (1871 [1649]). Arte de la pintura. Madrid: Catédra. 
 
Réau, Louis (1955-1959). Iconographie de l'art chrétien. Tres tomos en 

seis volúmenes. París: Presses Universitaires de France. 
 
Sarpi, Paolo (2002 [1619]). Histoire du concile de Trente. París: H. 

Champion. 
 
Stastny, Francisco (2013). “Contramaniera: Los pintores italianos activos 

en el virreinato del Perú”. Estudios de arte colonial, 1. Lima: Instituto 
Francés de Estudios Andinos, Museo de Arte de Lima, pp. 47-117. 

 
Stastny, Francisco (2013). “Presencia de las escuelas sevillana y madrileña 

en la pintura limeña”. Estudios de arte colonial, 1. Lima: Instituto 
Francés de Estudios Andinos, Museo de Arte de Lima, pp. 151-247. 

 
Stastny, Francisco (2013). “Circulaciones y modelos: los grabados 

europeos y la plástica colonial”. Estudios de arte colonial, 1. Lima: 
Instituto Francés de Estudios Andinos, Museo de Arte de Lima, pp. 
297-378. 

 
Sebastián López, Santiago (1989). Contrarreforma y barroco: lecturas 

iconográficas e iconológicas. Madrid: Alianza Editorial. 
 
Sebastián López, Santiago (2007). El barroco iberoamericano. Mensaje 

iconográfico. Madrid: Ediciones Encuentro. 
 



98 Roxanne Mamet 
 

 
ERASMO. HISTORIA MEDIEVAL Y MODERNA, 12 (2025): 77-98 
ISSN 2341-2380 

Soria, Martín S. (1956). La pintura del Siglo XVI en Sudamérica. Buenos 
Aires: Instituto de Arte Americano e Investigaciones Estéticas. 

 
Tejada y Ramiro, Juan (1859-1863). Colección de cánones y de todos los 

concilios de la Iglesia española y de América. En latín y traducción 
castellana con notas e ilustraciones. Tomo IV. Madrid: Imprenta de 
Don Pedro Montero. 

 
Tercero catecismo y exposición de la doctrina christiana por sermones 

para que los curas y otros ministros prediquen y enseñen a los indios 
y a las demás personas: conforme a lo que se proveyó en el Santo 
Concilio Provincial de Lima el año pasado de 1583. Mandado 
reimprimir por el Concilio Provincial del año de 1773 (1867). París: 
Librería de Rosa y Bouret, 
https://ia902808.us.archive.org/27/items/tercerocatecism00cath/terce
rocatecism00cath.pdf [25/06/2025]. 

 

https://ia902808.us.archive.org/27/items/tercerocatecism00cath/tercerocatecism00cath.pdf
https://ia902808.us.archive.org/27/items/tercerocatecism00cath/tercerocatecism00cath.pdf

