
 

 HERMĒNEUS, 27 (2025): págs.721-752 
  ISSN: 2530-609X 

Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM, 
«Epístola sobre el mérito de al-Ándalus y la mención de 
sus hombres»* 
 

Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM, 
«Risāla fī Faḍl Al-Andalus wa Ḏikri Riǧālihā» 
 
 
Traducido por JIHAD MAHJOUBI  
Universidad Hassan II, Facultad de Letras y Ciencias Humanas, Ain Chock, Departamento de 
Estudios Hispánicos. Avenida 2 Mars. BP 8507, Barrio Inara. 2047 Casablanca, Marruecos. 
Dirección de c/e: jihadmahjoubi@gmail.com ; jihad.mahjoubi-etu@etu.univh2c.ma 
ORCID: https://orcid.org/0009-0007-8473-7139  
Recibido/Received: 1/11/2023. Aceptado/Accepted: 28/2/2024. 
Cómo citar/How to cite: Ibn Ḥazm, Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd, «Epístola 
sobre el mérito de al-Ándalus y la mención de sus hombres», trad. Jihad Mahjoubi, 
Hermēneus. Revista de Traducción e Interpretación, 27 (2025): pp. 721-752. 
DOI: https://doi.org/10.24197/gayhmb31 
 
Artículo de acceso abierto distribuido bajo una Licencia Creative Commons Atribución 4.0 
Internacional (CC-BY 4.0). / Open access article under a Creative Commons Attribution 4.0 
International License (CC-BY 4.0). 
 

 
INTRODUCCIÓN 

 
Afortunadamente, todavía conservamos documentos de valor 

incalculable que permiten a investigadores de diversas disciplinas conocer y 
reconstruir el legado histórico e intelectual de los sabios de al-Ándalus. Nos 
referimos, en particular, a las epístolas que se resguardan en distintas fuentes, 
que encierran entre sus líneas un vasto caudal de saberes propios de la época 
musulmana en la península ibérica. 

El documento que nos ocupa es Risāla fī Faḍl Al-Ándalus wa Ḏikri 
Riǧāliha;1 una obra singular dentro de la vasta producción intelectual de Abū 
Muḥammad ʿAlī Ibn Ḥazm (994-1064), uno de los pensadores más 
  
* Este trabajo se ha realizado en el marco de una tesis doctoral sobre la literatura epistolar 
en al-Ándalus. 
1 En este artículo se ha decidido usar las siguientes transliteraciones del árabe al español: ā, b, 
t, ṯ, ǧ, ḥ, ẖ, d, ḏ, r, z, s, š, ṣ, ḍ, ṭ, ẓ, ʿ, ġ, f, q, k, l, m, n, h, w, y, ẗ, ʾ. 

mailto:jihadmahjoubi@gmail.com
mailto:jihad.mahjoubi-etu@etu.univh2c.ma
https://orcid.org/0009-0007-8473-7139
https://doi.org/10.24197/gayhmb31
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


722 Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM 

HERMĒNEUS, 27 (2025): págs.721-752 
ISSN: 2530-609X 

influyentes en la historia de al-Ándalus. Escrita en forma de respuesta a un 
escriba que, desde Qairuán, cuestionaba el valor intelectual de las letras 
producidas en Occidente islámico, reprochando a los andalusíes no haberse 
preocupado por perpetuar la memoria de sus sabios ni por conservar su legado 
intelectual.  

Lejos de limitarse a una defensa tradicional, Ibn Ḥazm recurre a un 
método minucioso: presenta, clasifica y evalúa las principales obras 
producidas por sus compatriotas, cubriendo campos tan diversos como la 
filología, la poesía, la historia, la medicina, la filosofía, la teología o las 
ciencias matemáticas. No se trata de un catálogo frío, sino de un recorrido 
apasionado que revela la amplitud de la cultura andalusí y la madurez de sus 
disciplinas, comparándolas, sin complejos, con las producciones orientales de 
mayor prestigio. 

En este texto laten dos dimensiones esenciales. Por un lado, la dimensión 
autobiográfica, ya que el propio Ibn Ḥazm se reconoce como partícipe activo 
de ese legado, señalando algunas de sus obras, así como su orientación 
doctrinal sin jactancia, pero con la convicción de quien se sabe custodio de 
una misión intelectual. Por otro, la dimensión política y cultural, pues la 
epístola responde a un contexto en el que al-Ándalus, aunque 
geográficamente distante de los grandes centros orientales, reivindica su papel 
como foco de ciencia y pensamiento. 

El estilo de Ibn Ḥazm combina la precisión erudita con una prosa de gran 
fuerza expresiva, capaz de ensalzar la belleza de un verso, la utilidad de un 
tratado médico o la agudeza de una argumentación teológica. Sus 
comparaciones con figuras de la tradición árabe clásica, sus juicios críticos y 
la amplitud de sus referencias convierten esta epístola en un testimonio 
insustituible sobre el panorama intelectual andalusí del siglo XI. 

La presente traducción2 busca transmitir no solo el contenido, sino 
también la cadencia y el carácter del original. Para ello, se ha procurado 
respetar las estructuras y giros propios del árabe clásico, al tiempo que se 
ofrece al lector moderno un texto fluido y comprensible. Asimismo, se han 
  
2 La traducción de faḍl como «mérito» se fundamenta en una lectura precisa del término y de 
su función en la epístola. Ibn Ḥazm reconoce el Oriente islámico como cuna de las ciencias, 
pero subraya el papel de al-Ándalus en el desarrollo y perfeccionamiento de estas, 
reivindicando así una contribución propia que le otorga un lugar central en el mapa intelectual 
del islam medieval. Faḍl expresa aquí una distinción histórica y cultural efectiva, ligada a la 
producción de saber original y a la capacidad de rivalizar –e incluso superar– centros como 
Bagdad o Qairuán. Traducirlo por «mérito» permite conservar esa densidad semántica y 
transmitir el gesto ideológico que articula la afirmación de una autoridad intelectual andalusí. 



Epístola sobre el mérito de al-Ándalus y la mención de sus hombres 723 

                   HERMĒNEUS, 27 (2025): págs. 721-752 
 ISSN: 2530-609X 

incorporado notas al pie de página con el propósito de explicar, contextualizar 
y esclarecer términos históricos, topónimos, referencias culturales o 
conceptos religiosos y doctrinales que pudieran resultar oscuros para el lector 
no especializado. 

 El propósito es doble: ofrecer un documento histórico de primer orden y 
permitir que la voz de Ibn Ḥazm –erudito, polemista y enamorado de su tierra– 
resuene con toda su fuerza, tal como lo concibió el propio autor. Más que un 
simple inventario de libros, este manuscrito representa un retrato vivo de la 
confianza cultural de al-Ándalus en un momento crucial de su historia. Leerlo 
hoy es asistir, de la mano de uno de sus más ilustres intelectuales, a la 
afirmación orgullosa de una identidad forjada en el cruce de saberes y en la 
voluntad de situar al Occidente islámico en el mapa mayor de la civilización 
árabe-islámica medieval. 
 
 
TRADUCCIÓN 
 
«Epístola en elogio de al-Ándalus EPÍSTOLA SOBRE EL MÉRITO DE AL-
ÁNDALUS Y LA MENCIÓN DE SUS HOMBRES» 
 

¡Alabado sea Dios, Señor de los Mundos! Que Dios conceda sus 
bendiciones a Nuestro Señor Muḥammad, siervo y Mensajero de Allāh, a sus 
nobles Compañeros, a sus esposas –Madres de los Creyentes– y a su virtuosa 
y excelsa descendencia. 

Hermano mío, querido Abū Bakr,3 te envío los saludos de un hermano 
colmado de añoranza; un hermano que, tras muchos días y largas noches de 
separación por extensas distancias, tuvo la fortuna de encontrarte en un viaje 
y acercarse a ti, sin haber podido extraer de tu compañía todo el provecho que 
hubiera deseado, ni de tu conversación toda la información que anhelaba. 

Sin embargo, durante mi estancia contigo, vislumbré, de reojo, un rollo 
de papel oculto entre tus valiosos libros y cuadernos que hojeaba. Al 
examinarlo, resultó ser una disertación de un escriba de Ifrīqiyya4 que, tras 

  
3 Abū Bakr Muḥammad Ibn Isḥāq; amigo de Ibn Ḥazm, le acompañó en muchos viajes por 
al-Ándalus y fue encarcelado junto a él. 
4 En la Edad Media, el término «Ifrīqiyya» designaba una región geográfica que abarcaba 
partes del norte de África, correspondientes en la actualidad a Túnez, así como zonas de Libia 
y Argelia. Durante la expansión islámica del Magreb, constituyó una provincia administrativa 
dependiente del Estado islámico. 



724 Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM 

HERMĒNEUS, 27 (2025): págs.721-752 
ISSN: 2530-609X 

haber vivido entre nosotros, había regresado a Qairuán,5 capital de su país. El 
escrito iba dirigido a un andalusí cuyo nombre ni filiación mencionaba el 
autor. En él, señalaba que los eruditos de nuestra tierra, aun habiendo 
alcanzado la cima de la maestría en las distintas ramas de las ciencias 
religiosas y el grado supremo de autoridad en las disciplinas profanas, no 
habían mostrado el debido esmero en inmortalizar la memoria de los 
esplendores de su patria, las grandes gestas de sus reyes, las virtudes de sus 
juristas, la rectitud de sus jueces, las obras maestras de sus escritores y los 
méritos de sus sabios. Llegaba incluso más lejos, afirmando que los hombres 
de ciencia entre nosotros carecían de toda obra que pudiera perpetuar su 
recuerdo y salvaguardar su saber. Declaraba perentoriamente que, con la 
muerte de cada uno de ellos, se enterraba también su ciencia. A su juicio, si 
existieran en nuestra tierra obras de este tipo, habrían llegado sin dificultad a 
los lectores de Qairuán , dada la proximidad geográfica, el constante trasiego 
de viajeros y el frecuente movimiento entre ambos países. 

Posteriormente fuimos recibidos en un lugar donde florecían las más 
nobles ramas de la buena literatura; en un ámbito fecundo en las más diversas 
disciplinas científicas; en un palacio colmado de virtudes, en una morada 
adornada de sutil retórica y elevada nobleza: sede de gloria, trono del poder, 
amparo de los desvalidos y posada de los viajeros. Allí, junto al señor augusto, 
noble por su linaje y eminente por sus méritos pasados y presentes, aquel a 
quien tengo por incomparable, pues desafiarlo sería pretender medir fuerzas 
con quien no alcanzas ni la altura de sus pies y que, por mucho que corras, 
jamás lograrás igualar el paso de sus andares más pausados. 

 Este señor, a quien considero superior en cualquier rango, no debe ser 
confundido con alguien que no alcance su nobleza, que no se acerque a su 
grandeza ni iguale las loables cualidades que lo distinguen. Para elogiarle, 
basta con mencionar su célebre nombre y, en lugar de extenderme en un largo 
panegírico, limitarme a citar su ilustre linaje. Estos dos nombres son 
suficientes para testimoniar sus grandes esfuerzos y sus eminentes méritos: 
Abū ʿAbd Allāh Muḥammad Ibn ʿAbd Allāh Ibn Qāsim, rey de al-bunt6 
(Alpuente) –que Dios prolongue su vida, perpetúe su elevada posición y 

  
5 Antigua metrópolis de Ifrīqiyya. 
6 Localidad situada en las afueras de Valencia que, tras la fitna (guerra civil andalusí), quedó 
bajo el control de los Banū Qāsim. 



Epístola sobre el mérito de al-Ándalus y la mención de sus hombres 725 

                   HERMĒNEUS, 27 (2025): págs. 721-752 
 ISSN: 2530-609X 

permita que sus panegiristas se adornen con sus virtudes y que los días se 
engalanen con su grandeza–.7 

Lo vi muy deseoso de que se diera respuesta a este autor, anhelando que 
alguien le recordara aquello que pudo haber visto y luego olvidado, o lo que, 
por haberle permanecido inaccesible, desconocía. Por ello, asumí yo mismo 
la tarea de responderle. Sin embargo, al saber que el destinatario había 
fallecido –que Dios, en Su misericordia, nos acoja a nosotros y a él–, consideré 
que una respuesta directa carecía ya de sentido, pues no es posible dirigirse a 
quienes han abandonado este mundo. Así, te dirijo mis palabras a ti, pues 
fuiste tú quien me puso en conocimiento de la epístola que ahora contesto.8 

De este modo, mi escrito saciará la sed de quienes, como la persona que 
formuló la primera pregunta,9 carecen de noticia alguna sobre las obras de 
nuestros compatriotas. A Dios pertenece, en todo momento y circunstancia, 
el poder. No obstante, la redacción de esta epístola y su envío a ti se asemejan 
a quien arroja chispas a un volcán encendido, o a quien erige balizas en un 
camino ya perfectamente señalado. Mi intención no es sino procurar que mis 
palabras alcancen a los habitantes de esa región en particular, aquellos que no 
tienen acceso a la información buscada por quien planteó la cuestión. Mi éxito 
depende, únicamente, de Dios Altísimo.10 

En lo que respecta a los monumentos de nuestro país, el historiador 
Aḥmad Ibn Muḥammad Ibn Mūsā Arrāzī ha escrito diversas obras sobre el 
tema, en especial una extensa composición en la que describe los caminos, los 
puertos y las principales ciudades, así como al-aǧnād as-sitta11 de al-Ándalus, 

  
7 Este pasaje, concebido para elogiar al príncipe, presenta una especial dificultad de 
traducción. No obstante, lo hemos conservado, procurando ofrecer una versión lo más fiel 
posible, a fin de no desvirtuar el sentido original de Ibn Ḥazm. 
8 La contextualización inicial cumple una doble función: por un lado, conferir legitimidad y 
autoridad a la epístola al vincularla con el encargo del príncipe; por otro, ajustarse a las 
convenciones formales del género epistolar que exige un destinatario concreto, aunque el 
mensaje esté dirigido, en realidad, a un público más amplio. 
9 Se refiere a Ibn Arrabīb. 
10 Aquí, Ibn Ḥazm justifica la elección formal de un destinatario individual y, al mismo 
tiempo, revela el verdadero alcance de la epístola. 
11 Denominación histórica que hace referencia a la división territorial y militar establecida en 
al-Ándalus durante el emirato y el califato omeya. El territorio se organizaba en seis grandes 
distritos (ǧund, pl. aǧnād), cada uno con funciones tanto administrativas como defensivas, 
encabezados por un gobernador o comandante militar. Estos distritos eran: Elvira, Córdoba, 
Sevilla, Mérida, Toledo y Zaragoza. Su estructura facilitaba el control político, la recaudación 
fiscal y la movilización de tropas en caso de conflicto. 



726 Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM 

HERMĒNEUS, 27 (2025): págs.721-752 
ISSN: 2530-609X 

junto con las particularidades de cada ciudad y las características que le son 
propias. Es una obra de gran belleza y notable deleite.12 

Considero personalmente que nuestro querido al-Ándalus no posee título 
de nobleza y gloria más alto que la honrosa descripción y la promesa de 
nuestro Profeta –que la paz y las bendiciones de Dios sean con él– a nuestros 
antepasados muǧāhidīn,13 a quienes anunció como «reyes sobre sus tronos». 
Tal como se relata en al-Ḥadīṯ14 transmitido por Abū Ḥamza Anas Ibn Mālik, 
cuya tía materna, Um Ḥarām Bint Milḥān –esposa de Abū al-Walīd ʿUbāda 
Ibn Aṣṣāmit–, que Dios esté complacido con ella y con todos los Compañeros, 
le refirió a Anas que el Profeta le había informado de tales acontecimientos. 

Si alguien afirmara que en este Ḥadīṯ el Profeta –que la paz y las 
bendiciones de Dios sean con él– se refería a los conquistadores de Ṣiqilliya 
(Sicilia) e Iqrīṭiš (Creta), y nos preguntara cuáles son las pruebas en que nos 
basamos para sostener que, necesariamente, se trataba de al-Ándalus, le 
respondería que tal interpretación no podría persuadir a un hombre 
escrupuloso si no estuviera sustentada en una prueba clara y en un argumento 
sólido, libre de ambigüedad y ajeno a toda objeción razonable. 

Responderé, pidiendo a Dios Altísimo que me asista. El Profeta –a quien 
le fue otorgado el don de «ǧawāmiʿ al-kalim»15 y «faṣl al-ẖiṭāb»,16 y a quien 
se ordenó exponer con claridad la Revelación– en este Ḥadīṯ, transmitido por 
  
12 Formado en el ambiente intelectual andalusí, combinó la historiografía política con un 
notable interés por la geografía. Su descripción de Córdoba y su obra Masālik al-Andalus wa-
marāsīhā (Las rutas y puertos de al-Ándalus) constituyen una introducción geográfica 
fundamental a su crónica histórica, de gran autoridad en la tradición árabe e islámica. 
13 Término árabe que designa a los combatientes que participan en al-ǧihād, entendido como 
la lucha armada para defender o expandir los dominios del islam. En la época andalusí, estos 
guerreros podían ser voluntarios o formar parte de contingentes organizados por el Estado para 
participar en campañas militares contra reinos cristianos o en expediciones defensivas. 
14 Ibn Ḥazm hace referencia a este Ḥadīṯ: «El Profeta del Islam, durante su trayecto hacia la 
mezquita de Qubā, solía visitar a su compañero ʿ Ubāda Ibn Aṣṣāmit y a la esposa de este, Um 
Ḥarām Bint Milḥān. Un día, el Profeta durmió un rato y, al despertar, sonrió. Um Ḥarām le 
preguntó: «¿Por qué sonríes?». Él respondió: «He soñado con personas de mi umma cruzando 
el mar como reyes sobre sus tronos». Um Ḥarām le dijo: «Ruega a Dios para que yo forme 
parte de ellos». El Profeta hizo la súplica y, en efecto, la predicción se cumplió». (Adaptación 
nuestra). 
15 Expresión árabe que alude a la capacidad de transmitir un gran número de ideas y 
significados con pocas palabras. Es una de las cualidades más notables de los hadices del 
Profeta del islam. 
16 Expresión árabe que significa literalmente «la palabra decisiva» o «el discurso 
concluyente». Se refiere a la capacidad de pronunciar una sentencia clara, precisa y definitiva 
que pone fin a una discusión, disputa o discrepancia. 



Epístola sobre el mérito de al-Ándalus y la mención de sus hombres 727 

                   HERMĒNEUS, 27 (2025): págs. 721-752 
 ISSN: 2530-609X 

una cadena continua de narradores veraces, anunció que dos grupos de su 
umma (comunidad) se lanzarían al mar, uno tras otro, como conquistadores. 
Um Ḥarām le pidió entonces que suplicara a Dios para que la incluyera entre 
ellos. El Profeta le respondió que formaría parte del primer grupo. Es uno de 
los signos de su profecía haber anunciado un hecho antes de que se produjera, 
y esta predicción constituye una prueba concluyente de la veracidad de su 
misión profética. Um Ḥarām formó parte, sin duda, de los conquistadores de 
Qubruṣ (Chipre); allí sufrió una caída de su mula y falleció. Esta fue la primera 
expedición marítima emprendida por los musulmanes, y quedó confirmado 
que los integrantes de la campaña de Qubruṣ fueron, en efecto, aquellos 
primeros conquistadores anunciados por el Profeta. Tal como él predijo, Um 
Ḥarām se encontraba entre ellos. 

 Siempre que conservase la claridad de expresión y la elocuencia con que 
Dios lo había dotado, no cabe duda de que el Profeta quiso referirse a dos 
grupos, calificando a uno de ellos como «primero» precisamente porque 
existe un «segundo». Se trata de una cuestión de proporción y de lógica 
elemental: el primero solo es primero en relación con un segundo, y el 
segundo lo es únicamente en función de un primero. No es posible hablar de 
un «tercero» sin que exista antes un segundo. El Profeta, pues, habla de dos 
tropas y anuncia la aparición de dos grupos. Y, dado que denomina «primero» 
a uno de ellos, esto implica necesariamente la existencia del otro. Ahora bien, 
ese segundo grupo, en relación con el primero, sería aquel sobre el cual el 
Profeta afirmó que representaría la mejor generación después de la suya: una 
generación en la que florecerían toda clase de virtudes y que sería, según su 
testimonio, superior a todas las generaciones posteriores.17 

Durante el reinado de Sulaymān Ibn ʿAbd al-Malik18 tuvo lugar una 
expedición marítima contra Qusṭanṭīna (Constantinopla), cuyas naves 
estuvieron bajo el mando de Ḥubayra al-Farāzī. En cuanto a Ṣiqilliya (Sicilia), 
fue conquistada a comienzos de la dinastía de los Banū al-Aġlab,19 en el año 
212/827, cuando el cadí Asad Ibn al-Furāt; discípulo de Abū Yūsuf, condujo 
  
17 Ibn Ḥazm recurre aquí a un razonamiento estrictamente lógico para interpretar el Ḥadīṯ 
y extraer de él una conclusión histórica: al referirse el Profeta a un “primer” grupo, la 
existencia de un “segundo” queda necesariamente implicada. A partir de esta estructura 
deductiva, Ibn Ḥazm identifica a los andalusíes como los herederos de esa segunda 
expedición anunciada, reforzando así la legitimidad religiosa de su tierra mediante un 
argumento racional que complementa la autoridad textual. 
18 Califa omeya que gobernó desde el año 96/714 hasta 99/717. 
19 Dinastía árabe de Banū Tamīm que gobernaba Ifrīqiyya bajo el reinado del califato abasí a 
partir del año 800. 



728 Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM 

HERMĒNEUS, 27 (2025): págs.721-752 
ISSN: 2530-609X 

victoriosamente la flota. Allí mismo encontró la muerte. 
Iqrīṭiš (Creta) fue conquistada después del año 203/818 por Abū Ḥafs ʿUmar 
Ibn Šuʿayb, conocido como Ibn al-Ġalīẓ, natural del pueblo de Biṭrōǧ 
(Pedroche), en la comarca de Faḥṣ al-Ballūṭ,20 próximo a Córdoba, en al-
Ándalus. Pertenecía a fall21 arrubḍiyyīn.22 El conquistador formaba parte de 
los insurgentes que habían huido de la península. Tras su mando, Creta 
permaneció bajo el gobierno de sus descendientes, siendo el último de ellos 
ʿAbd al-ʿAzīz Ibn Šuʿayb. Durante su reinado, Armanūs (Romano II), hijo de 
Constantino, emperador de Bizancio, se apoderó de la isla en el año 350/961. 
La mayoría de los conquistadores eran andalusíes.23 

En lo que respecta a las provincias y regiones de nuestro país, 
observamos que Córdoba –la ciudad donde nacimos y donde, siendo niños, 
anudamos nuestros amuletos–24 es una urbe en la que se reúnen todas aquellas 
cosas que deleitan la vista de quien las contempla. Nuestra inteligencia y 
conciencia se hallan marcadas por la situación geográfica de nuestra Córdoba, 
aun cuando la luz nos llega únicamente desde la zona habitada. Ello se debe, 
según los expertos en astrología, a la influencia de los astros. En cualquier 
  
20 Una de las épocas de mayor esplendor de la comarca de Los Pedroches bajo el reinado 
musulmán, especialmente a partir del siglo X, en el cual se configuró como una cora (comarca) 
conocida con el nombre de Faḥṣ al-Ballūṭ (Llano de las Bellotas). Antes de la llegada árabe, 
Los Pedroches eran una zona poco poblada y aislada del resto de la provincia de Córdoba. 
Pero a partir de su dominio, si bien no aumentó en mucho su número de habitantes, sí creció 
su importancia y la cantidad de enclaves que en ella existían. 
21 El término fall (de fulūl al-ǧayš) designa a los «restos dispersos de un ejército derrotado». 
En este contexto, Ibn Ḥazm califica a arrubḍiyyīn como «derrotados», revelando su explícito 
rechazo a las revueltas urbanas y su adhesión ideológica a la legitimidad omeya. 
22  Relativo o perteneciente a arrubḍ, término que designa lingüísticamente un «barrio» o 
«suburbio». En este contexto hace referencia a la zona residencial surgida en Córdoba tras la 
reparación del puente que conectaba la ciudad amurallada con la orilla opuesta del río, donde 
se encontraba la ribera de Šaqunda. Esta área albergó a numerosos alfaquíes por su cercanía a 
la mezquita, así como a artesanos, comerciantes y muladíes. El barrio adquirió relevancia 
política y social, especialmente durante la revuelta instigada por juristas malikíes contra el 
emir al-Ḥakam Ibn Hišām, en la que los habitantes de Arrubḍ desempeñaron un papel central 
23 Antes de afirmar la supremacía intelectual y científica de al-Ándalus, Ibn Ḥazm opta por 
establecer primero la legitimidad religiosa de su patria mediante la interpretación de un Ḥadīṯ 
profético, lo que no se alinea plenamente con su metodología ẓāhirī, caracterizada por una 
lectura estrictamente literal de los textos sagrados y el rechazo tajante de toda forma de taʾwīl 
(interpretación) o raʾy (opinión personal). 
24 Una metáfora arraigada en la tradición árabe, en la que los amuletos protectores se ataban o 
cosían a la vestimenta para preservar de males. En este contexto, Ibn Ḥazm alude a Córdoba 
como el lugar donde están anclados los afectos, las raíces y la protección simbólica de su 
ciudad natal. 



Epístola sobre el mérito de al-Ándalus y la mención de sus hombres 729 

                   HERMĒNEUS, 27 (2025): págs. 721-752 
 ISSN: 2530-609X 

caso, goza de un privilegio superior al de la mayoría de las demás provincias, 
gracias a la elevación de 90° de uno de los dos astros brillantes,25 según 
afirman dichos expertos. 

Este hecho es prueba de su preeminencia y autoridad en las ciencias, algo 
que las experiencias han demostrado y confirmado plenamente. Pues los 
andalusíes han alcanzado la maestría en las ciencias de la lectura y su 
interpretación, en al-fiqh,26 la gramática, la poesía, la lexicografía, la historia, 
la medicina, la aritmética y la astronomía. Es, en suma, un territorio vasto, 
rico y próspero. 

Además, si fuera cierto el reproche que nos dirige el autor, no haríamos 
sino hallarnos en la misma situación que la mayoría de las grandes metrópolis 
de los países relevantes y de las provincias más ilustres. Tomemos como 
ejemplo Qairuán, patria de nuestro interlocutor: por mi parte, no recuerdo 
haber visto obra alguna dedicada a su historia, salvo al-Muʿrib ʿan Aẖbār al-
Maġrib27 y los escritos de Muḥammad Ibn Yūsuf al-Warrāq, compuestos para 
al-Mustanṣir.28 Se trata de una amplia recopilación sobre las rutas y los reinos 
de Ifrīqiyya, acompañada de una abundante serie de volúmenes dedicados a 
los reyes y a las guerras de esa parte del mundo. Asimismo, redactó excelentes 
obras sobre la historia de Tīhart,29 Orán, Túnez, Siǧilmāsa,30 Nukūr,31 al-

  
25 Se refiere a la posición del sol respecto a la luna. 
26 Fundamentos de la jurisprudencia islámica. 
27 Una obra hoy perdida de Abū ʿAlī al-Ḥasan Ibn Abī Saʿīd ʿAbd ar-Raḥmān al-Baṣrī. Se 
considera una de las fuentes primarias más tempranas sobre la historia del Magreb. 
28 Al-Ḥakam II al-Mustanṣir bi-llāh. Fue el segundo califa omeya de Córdoba. Su reinado se 
caracterizó por la estabilidad política, el esplendor cultural y el fortalecimiento de la biblioteca 
califal, convirtiéndose en un gran mecenas de las ciencias y las letras en al-Ándalus. 
29 Importante ciudad del Magreb central durante la Edad Media, situada en el noroeste de 
Argelia.  
30 Antigua ciudad situada en el extremo sur del actual Marruecos, en el valle del Ziz. Fue un 
destacado centro político, comercial y religioso en el Magreb. Controlaba una de las rutas 
caravaneras más activas que conectaban el Magreb con el África subsahariana, convirtiéndose 
en un punto estratégico para el comercio del oro, la sal y otros productos. Diversas crónicas 
medievales destacan su papel en la expansión del islam en la región. 
31 (Ya no existe actualmente esta denominación) Antigua ciudad situada en la región del Rif, 
en el norte del actual Marruecos fundada a mediados del siglo VIII por Ṣāliḥ Ibn Manṣūr, de 
origen yemení. Nukūr desempeñó un papel relevante como centro político y religioso en el 
Magreb al-Aqṣā, manteniendo relaciones con al-Ándalus y el resto del Magreb. Controlaba 
un territorio estratégico en la costa mediterránea y fue escenario de conflictos con tribus 
bereberes vecinas, así como de incursiones normandas y fatimíes.  



730 Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM 

HERMĒNEUS, 27 (2025): págs.721-752 
ISSN: 2530-609X 

Baṣra32 y otras ciudades. Este mismo autor es, por origen y filiación, andalusí, 
pues sus antepasados procedían de Wadī al-Ḥiǧāra (Guadalajara). Él mismo 
fue sepultado en Córdoba, adonde había emigrado, si bien pasó su juventud 
en Qairuán. 

Resulta necesario demostrar lo que acabo de exponer, pues nuestro 
propósito en estas páginas no es otro que responder a la cuestión planteada.33 
A ello nos dedicaremos en lo que sigue, si Dios –exaltado sea– así lo quiere. 
Todos los historiadores, tanto antiguos como contemporáneos, coinciden 
unánimemente, sin excluir a ninguno, en que una persona se atribuye al lugar 
al que emigró y en el que se estableció de manera definitiva, sin abandonarlo 
jamás hasta su muerte. 

Así, cuando se cita a al-kūfiyyīn34 como Compañeros del Profeta, los 
primeros que se mencionan son ʿAlī Ibn Abī Ṭālib, Ibn Masʿūd y Ḥudayfa, a 
pesar de que ʿAlī residió en al-Kūfa únicamente cinco años y unos pocos 
meses, habiendo pasado más de cincuenta y ocho años en La Meca y en 
Medina. Lo mismo sucede con la mayoría de los demás Compañeros antes 
mencionados. Del mismo modo, cuando los historiadores hablan de al-
baṣriyyīn,35 comienzan por ʿImrān Ibn Ḥusayn, Anas Ibn Mālik, Hišām Ibn 

  
32 No se trata de la ciudad iraquí, sino de una antigua ciudad situada en el norte del actual 
Marruecos, en la región del Lukūs. (Ya no existe actualmente esta denominación). 
33 Ibn Ḥazm justifica aquí su decisión de no limitarse a un mero inventario de obras o 
producciones científicas, sino de articular un discurso argumentativo más amplio. Subraya que 
la totalidad de la epístola se concibe como una respuesta estructurada a la interpelación de Ibn 
Arrabīb, lo que explica la presencia de razonamientos, ejemplos y demostraciones destinados 
a reforzar la legitimidad intelectual de al-Ándalus. 
34 Gentilicio de Kūfa, ciudad fundada en el actual Irak en el año 638. 
35 Gentilicio de Basora, ciudad fundada en el actual Irak en el año 636, que se convirtió en un 
exitoso centro comercial, cultural y religioso. Destacó por su influyente escuela (Madrasat 
al-Baṣra) y su aportación a la exégesis coránica, la poesía y la jurisprudencia. Su rivalidad 
intelectual con la escuela de Kūfa marcó el desarrollo de la filología y la gramática árabes 
clásicas. 



Epístola sobre el mérito de al-Ándalus y la mención de sus hombres 731 

                   HERMĒNEUS, 27 (2025): págs. 721-752 
 ISSN: 2530-609X 

ʿĀmir y Abū Bakr, aunque la mayoría de estos Compañeros nacieron y 
vivieron gran parte de su vida en al-Ḥiǧāz,36 Tahāma37 y Aṭṭāʾif.38 

 Cuando se habla de aššamiyyīn,39 se citan a ʿUbāda Ibn Aṣṣāmit, Abū 
Addardāʾ, Abū ʿubaida Ibn al-Ǧarrāḥ, Muʿād y Muʿāwiya, cuyo caso es 
análogo al de los Compañeros antes mencionados. Lo mismo ocurre con al-
miṣriyyīn40 como ʿAmr Ibn al-ʿĀṣ y H̱āriǧa Ibn Ḥudāfa al-ʿAdawī, así como 
con al-makkiyyīn (los de La Meca), como ʿAbd Allāh Ibn ʿAbbās y ʿAbd 
Allāh Ibn Azzūbayr. 

Así pues, cuando un hombre ha emigrado desde otro país y se ha 
establecido definitivamente entre nosotros, tenemos, más que nadie, el 
derecho de reivindicar su pertenencia, pues es considerado uno de los 
nuestros, conforme a la opinión unánime de nuestros ulemas (‘ulamā’),41 a 
quienes debemos respeto y cuya decisión no podemos transgredir, ya que 
hacerlo sería un acto prohibido. Si uno de nosotros emigra a otra tierra, deja 
de pertenecernos por completo: su verdadera patria será el lugar en el que 
haya decidido establecerse. En consecuencia, no podemos renunciar a Ismāʿīl 
Ibn al-Qāsim, ni disputaremos a Muḥammad Ibn Hāniʾ42 con nadie; y esto, 
  
36 Región histórica de la península arábiga situada en el actual oeste de Arabia Saudí, a orillas 
del mar Rojo. Comprende ciudades sagradas del islam como La Meca y Medina, y desempeñó 
un papel central en los orígenes de la religión islámica y en la difusión de la lengua árabe 
clásica. Durante la época temprana del islam, al-Ḥiǧāz fue un núcleo político, religioso y 
cultural de primer orden. 
37 Franja costera del suroeste de la península arábiga, que se extiende a lo largo del mar Rojo 
desde al-Ḥiǧāz hasta el Yemen. 
38 Ciudad situada en la región montañosa de al-Ḥiǧāz, al suroeste de Arabia Saudí. Durante la 
expansión islámica, desempeñó un papel estratégico en las rutas que conectaban el interior de 
Arabia con la costa del mar Rojo. 
39 Término que designa a los habitantes de Aššām, denominación histórica que abarcaba la 
Gran Siria, es decir, los actuales territorios de Siria, Líbano, Jordania, Palestina y parte del sur 
de Turquía. En la época medieval, Aššām era una región clave del mundo islámico por su 
importancia política, comercial y cultural, así como por su papel como cruce de rutas entre 
Arabia, Mesopotamia y el Mediterráneo oriental. 
40 Denominación utilizada para referirse a los habitantes de Miṣr, nombre árabe de Egipto. En 
la época medieval, Miṣr era una de las provincias más ricas y estratégicas del mundo islámico, 
célebre por la fertilidad de su valle del Nilo, su papel como centro comercial entre Oriente y 
Occidente y su importancia como núcleo cultural y académico. 
41 Término árabe que designa a los sabios y eruditos del islam, especialmente a los expertos 
en ciencias religiosas, jurisprudencia (fiqh), teología (kalām) y tradición profética (Ḥadīṯ). 
42 Poeta andalusí nacido en Sevilla, pasó una gran parte de su vida en al-Magreb, por lo cual 
Ibn Hazm no lo considera andalusí, conforme a la regla de annisba (atribución) que estableció 
en esta epístola. Era una de las figuras representativas de la doctrina chií y ésta es, 
probablemente, la causa por la cual Ibn Hazm no reivindicó su pertenencia a al Ándalus. 



732 Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM 

HERMĒNEUS, 27 (2025): págs.721-752 
ISSN: 2530-609X 

entre otras consideraciones sobre las que no es necesario extenderse aquí. En 
tal caso, la equidad solo puede alcanzarse con el acuerdo y la aprobación de 
todos.43 

Véase Bagdad,44 capital del mundo, fuente de toda virtud, patria de los 
pioneros en portar la antorcha del conocimiento; cuna del refinamiento en la 
práctica de la ciencia, de las buenas costumbres, de la sagacidad, de la 
inteligencia, de la perspicacia y del poder del pensamiento. Esta es al-Baṣra, 
capital del mundo en todas las cualidades que acabamos de enumerar. Pues 
bien, no conozco otra obra dedicada a la historia de Bagdad que la de Aḥmad 
Ibn Abī Ṭāhir, ya que las demás crónicas escritas por al-baġdādiyūn (de 
Bagdad) no están consagradas exclusivamente a su ciudad. 

Tampoco conozco otra historia de al-Baṣra que la de ʿUmar Ibn Šabba, 
seguida de un libro de Walad al-Rabīʿ Ibn Ziyād, atribuido a Abū Sufyān, 
sobre las calles y barrios de al-Baṣra, y de dos libros de dos hombres de al-
Baṣra, uno de los cuales se llama ʿAbd al-Qādir de Kariz,45 dedicado a la 
descripción de la ciudad, sus mercados, sus barrios y sus calles. No conozco 
otra crónica sobre al-Kūfa que la de ʿUmar Ibn Šabba.  

  
43 Aquí, Ibn Ḥazm delimita el marco sobre el cual se apoya para presentar a los eruditos 
andalusíes, estableciendo una norma de atribución que no se fundamenta únicamente en el 
lugar de origen, sino en la instalación definitiva como criterio de pertenencia. Esta concepción 
puede entenderse como una temprana manifestación de conciencia proto-nacional, en un 
sentido universal y no excluyente. 
44 Fundada en el año 762 por el califa abasí al-Manṣūr, se convirtió rápidamente en el principal 
centro político, cultural y científico del mundo islámico medieval. Durante los siglos VIII al 
XIII, la ciudad albergó a Bayt al-Ḥikma (Casa de la Sabiduría), donde se tradujeron al árabe 
obras fundamentales de la filosofía, la medicina, la astronomía y las matemáticas procedentes 
del griego, el persa y el sánscrito. Fue cuna de destacados eruditos, filósofos y científicos, y 
símbolo del refinamiento intelectual, la erudición y la creatividad artística de la civilización 
islámica. 
45 Pequeña localidad rural ubicada en el noreste de Irán. 



Epístola sobre el mérito de al-Ándalus y la mención de sus hombres 733 

                   HERMĒNEUS, 27 (2025): págs. 721-752 
 ISSN: 2530-609X 

En cuanto a al-Ǧibāl,46 Ḫurāsān,47 Ṭabaristān,48 Ǧurǧān,49 Kirmān,50 
Siǧistān,51 Assind,52 Array,53 Armīniya,54 Adrabidǧān55 y todos esos 
numerosos e importantes reinos, no me consta la existencia de ninguna obra 
en la que el autor se haya propuesto relatar la historia de sus reyes, sus 
eruditos, sus poetas o sus médicos. 

Sería muy deseable disponer de un libro sobre la historia de los alfaquíes 
de Bagdad; sin embargo, no es el caso, a pesar de que estos sabios son los más 
altos dignatarios y las más ilustres eminencias. Si existieran tales trabajos, es 
muy probable que nos hubieran llegado, como ocurre con otras obras de 
Bagdad, tales como La historia de Iṣfahān de Ḥamza Ibn al-Ḥasan al-

  
46 Región montañosa del oeste de Irán, conocida en las fuentes árabes medievales como «las 
montañas». Incluía las actuales provincias iraníes de Hamadán, Kermanshah, Isfahán y parte 
de Azerbaiyán iraní. Fue un territorio estratégico del califato abasí por su posición en las rutas 
entre Iraq y Persia. 
47 Extensa región histórica que abarcaba el noreste de Irán, el sur de Turkmenistán, parte de 
Uzbekistán y Afganistán. Famosa en época islámica como foco cultural y militar, cuna de 
dinastías y centro de difusión del saber oriental hacia el mundo islámico. 
48 Región situada a lo largo de la costa sur del mar Caspio, en el actual Irán septentrional. Rica 
en recursos naturales y difícil de conquistar por su geografía montañosa y selvática. Fue 
conocida por su resistencia inicial a la expansión islámica. 
49 Ciudad y región histórica del noreste de Irán, cercana al mar Caspio. Fue un importante 
centro comercial y cultural en las rutas entre Irán y Asia Central. En las fuentes árabes, aparece 
vinculada a la actividad literaria y científica. 
50 Provincia del sureste de Irán, rica en recursos minerales y agrícolas. En época medieval fue 
un centro de producción textil y de comercio, con rutas hacia el golfo Pérsico y el océano 
Índico. 
51 Región situada entre el este de Irán y el suroeste de Afganistán. Fue famosa como cuna de 
figuras legendarias y como enclave de gran valor estratégico en la frontera oriental del mundo 
islámico. 
52 Región que corresponde aproximadamente al actual Pakistán meridional. Fue conquistada 
por los musulmanes en el siglo VIII, convirtiéndose en un importante centro de expansión del 
islam hacia el subcontinente indio. 
53 Ciudad histórica del norte de Irán, cerca de la actual Teherán. Fue uno de los centros 
culturales y comerciales más importantes de la Persia medieval, famosa por sus sabios y 
literatos. 
54 Nombre árabe para Armenia y sus regiones circundantes. Situada en el Cáucaso, fue una 
zona de contacto cultural y comercial entre el mundo islámico, Bizancio y los pueblos 
caucásicos. 
55 Región histórica situada en el noroeste de Irán, que en época medieval formaba parte de la 
frontera del califato. Fue un territorio estratégico en las relaciones con el Cáucaso y Anatolia. 



734 Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM 

HERMĒNEUS, 27 (2025): págs.721-752 
ISSN: 2530-609X 

Aṣfahānī56 o La historia de Egipto de al-Mawṣilī,57 entre otros autores, cuyos 
escritos –en distintas ramas del saber– han llegado hasta nosotros. 

Es el caso, por ejemplo, del tratado del cadí Abū al-ʿAbbās Muḥammad 
Ibn ʿAbdūn al-Qairawānī58 sobre Los contratos y su objeción a Aššāfiʿī –que 
Dios esté complacido con él–, La refutación de Abū Ḥanīfa y La oposición a 
Aššāfiʿī por el cadí Aḥmad Ibn Ṭālib Attamīmī, así como los libros de Ibn 
ʿAbdūs, de Muḥammad Ibn Saḥnūn y muchas otras obras menos conocidas, 
además de las célebres.59 

Lo que sucede en nuestro país ilustra a la perfección el conocido 
proverbio: «Nadie menosprecia más a un sabio que su propia gente». 
He leído en el Evangelio que Jesús –que Dios le conceda la salvación– dijo: 
«Nadie es profeta en su tierra» (un profeta solo pierde su prestigio sagrado 
«ḥurma» en su propio país). 

Esto se confirma con el daño que sufrió el Profeta –que Dios colme de 
bendiciones y de salvación– por parte de al-qurašiyyūn,60 a pesar de ser ellos 
los más dignos, razonables y pacientes de los hombres. Tienen el privilegio 
de habitar el mejor país del mundo y de beber de las aguas más generosas. 
Incluso Dios ha dotado a al-Aws wa al-H̱azraǧ61 de virtudes eminentes, con 

  
56 Lingüista, literato e historiador de origen persa, desarrolló su actividad intelectual 
principalmente en Iṣfahān, donde también falleció. Aunque los datos biográficos son escasos, 
alcanzó notoriedad en su tiempo por su labor docente y su intensa producción escrita. 
57 Geógrafo y viajero musulmán del siglo IV h./X d.C., destacó por su amplia labor exploratoria 
y su contribución cartográfica. Su obra Ṣūrat al-Arḍ (La imagen de la Tierra), que incluye un 
capítulo dedicado a la geografía de Egipto, al que Ibn Ḥazm alude posiblemente, constituye 
una de las fuentes más importantes de la geografía islámica medieval, reconocida por su 
precisión descriptiva y su enfoque empírico basado en la observación directa. 
58 Era cadí en Qairuán y notario encargado de redactar actas oficiales. 
59 En el marco de su estrategia discursiva, Ibn Ḥazm comienza por mostrar que el reproche de 
Ibn Arrabīb es aplicable tanto a Ifrīqiyya como a Oriente, evidenciando la escasa producción 
historiográfica dedicada a sus ciudades, reyes y sabios. 
60 Denominación árabe para los miembros de la tribu de Qurayš, la tribu a la que pertenecía el 
profeta Mahoma. Originaria de La Meca, Qurayš desempeñó un papel central en la 
organización política, social y económica de la península arábiga antes y después del islam. 
Sus miembros ocuparon, en gran medida, los principales cargos del califato y fueron 
considerados depositarios del prestigio y la legitimidad tribal en la historia islámica. 
61 Dos tribus árabes de origen qaḥṭānī (yemení) establecidas en Yazrib (actual Medina) antes 
de la hégira del profeta Mahoma. Tradicionalmente rivales, sellaron su reconciliación con la 
llegada del islam y fueron conocidas colectivamente como al-anṣār (auxiliadores) por su 
apoyo y hospitalidad al profeta y a los emigrados de La Meca (muhāŷirūn). Desempeñaron un 
papel fundamental en las primeras batallas y en la consolidación del Estado islámico en 
Medina. 



Epístola sobre el mérito de al-Ándalus y la mención de sus hombres 735 

                   HERMĒNEUS, 27 (2025): págs. 721-752 
 ISSN: 2530-609X 

las que los distinguió de los demás pueblos. Pero Dios concede Su gracia a 
quien Él quiere. 

Esta misma realidad se percibe claramente en nuestro Ándalus, que se 
distingue por la envidia que sus propios habitantes sienten hacia el sabio que 
surge entre ellos. Consideran escasa su producción, aunque sea abundante; 
censuran la belleza de su obra y buscan con empeño el más mínimo fallo o 
tropiezo. Y lo hacen con más intensidad cuando el autor aún vive, con un 
ritmo mucho más elevado que en otros lugares. Si destaca, dicen que es un 
ladrón que usurpa el trabajo ajeno y un plagiario sin escrúpulos. Si es 
mediocre, lo tachan de débil, malo e imperfecto. Y si alcanza pronto el saber, 
se preguntan: «¿Cuándo nació éste? ¿Cuándo aprendió? ¿Y en qué época 
estudió? ¡Que se muera!». 

 Posteriormente, si el destino le concede una superioridad notable que lo 
eleva por encima de sus pares, o si se atreve a seguir un camino distinto del 
comúnmente transitado, entonces se le declara la guerra sin piedad: chismes, 
insultos y ataques contra su honor. Probablemente se le atribuyen palabras 
que jamás pronunció, actos que nunca cometió e ideas que ni siquiera pasó 
por su mente. 

Y si llega a superar a sus competidores sin contar en lo más mínimo con 
la protección del soberano, no podrá librarse de los peligros ni salir indemne 
de tan arduas travesías. Si escribe una obra, será objeto de calumnias, 
difamación y hostigamiento; sus más pequeños errores se engrandecen y sus 
faltas más mínimas se convierten en motivo de escarnio. Los aspectos más 
bellos de su trabajo se ocultan, sus méritos se silencian y se propagan con afán 
sus omisiones. Así, se debilita su determinación y se enfría su ardor. Tal es el 
destino de todo aquel que se atreve a componer un poema o a escribir una 
epístola: se ve expuesto a esas trampas y emboscadas de las que solo logra 
escapar quien posee la paciencia necesaria y el arte de conducirse con 
prudencia.62 

Sin embargo, hemos reunido lo que algunos creyeron que no estaba 
compilado, y en nuestras tierras se han compuesto obras de una calidad 
excepcional, teniendo incluso el mérito de haberlas pensado primero. Entre 

  
62 En este pasaje, Ibn Ḥazm parece aludir a su propia experiencia y al coste personal que tuvo 
que pagar por sus ideas y su franqueza intelectual. A lo largo de su vida sufrió censura, 
persecución política y religiosa, destierro, encarcelamiento e incluso la quema pública de 
muchas de sus obras. Estas experiencias, unidas a las intrigas cortesanas y a la hostilidad de 
adversarios doctrinales, marcaron profundamente su trayectoria y explican el tono de 
advertencia y resignación que impregna sus palabras. 



736 Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM 

HERMĒNEUS, 27 (2025): págs.721-752 
ISSN: 2530-609X 

ellas destaca Kitāb al-Hidāya de ʿĪsā Ibn Dīnār, considerada la obra más 
eminente de su género dentro de la doctrina de Mālik e Ibn al-Qāsim, así como 
la más completa en materia de cuestiones jurídicas. Este tratado incluye, entre 
otros, Kitāb Aṣṣalāt (Libro de la oración), Kitāb al-Buyūʿ (Libro de las 
compraventas), Kitāb al-Ǧidār fī al-Aqḍiya al-Fiqhiyya (Libro sobre las 
cuestiones jurídicas), Kitāb Annikāḥ (Libro del matrimonio) y Kitāb Aṭṭalāq 
(Libro del divorcio). 

Entre las obras sobre la doctrina de Mālik compuestas en al-Ándalus, 
cabe mencionar la de al-Qaṭanī Mālik Ibn ʿAlī, perteneciente a Banū Fihr63 
de Qurayš, quien mantuvo estrecho contacto con los discípulos de Mālik y 
con los discípulos de estos. Esta obra contiene rarezas de notable valor y 
apreciadas disertaciones de factura más reciente. También sobresale la obra 
de Abū Isḥāq Yaḥyā Ibn Ibrāhīm Ibn Muzayn dedicada al comentario del al-
Muwaṭṭaʾ, así como al-Kutub al-Mustaqsiya li-Maʿānī al-Muwaṭṭaʾ Wa 
Tawṣīli Maqṭūʿātihi, además de su libro Fī Riǧāli al-Muwaṭṭaʾ Wa Mā li-
Mālik ʿAn Kulli Waḥidin Minhum Fī al ʾĀṯar. 

El Comentario al Corán de Abū ʿAbd Arraḥmān Baqī Ibn Muẖallad es 
de tal perfección que me atrevo a afirmar, sin reservas, que en el mundo 
musulmán jamás se ha compuesto una obra superior, ni siquiera Attafsīr de 
Muḥammad Ibn Ǧarīr Aṭṭabarī. Es asimismo autor de una monumental 
colección organizada según el orden alfabético de los Compañeros del 
Profeta, en la que se mencionan más de mil trescientos de ellos, disponiendo 
a continuación los hadices transmitidos por cada uno de acuerdo con las 
materias de la jurisprudencia y con los capítulos de las disposiciones legales. 
Se trata, por tanto, de una recopilación que combina la organización temática 
(muṣannaf)64 con la disposición por transmisores (musnad),65 algo que 
ningún otro autor había realizado antes. Su obra destaca por su fiabilidad, su 
esmerada elaboración y la pulcritud de su redacción, a lo que se añade la 

  
63 Eran un linaje árabe perteneciente a la tribu de Qurayš, descendiente de Fihr Ibn Mālik. Este 
clan desempeñó un papel destacado en la historia política y militar del islam primitivo y, en 
época andalusí, algunos de sus miembros ocuparon puestos relevantes en la administración y 
el ejército. 
64 La palabra procede del verbo árabe ṣannafa (صنَّف), que significa clasificar, organizar o 
coleccionar, aludiendo a la labor de selección y ordenación sistemática de los hadices del 
Profeta Mahoma de forma temática. 
65 El término musnad viene del verbo árabe asnada (أسند), que significa atribuir o remitir, en 
alusión a la práctica de vincular cada Ḥadīṯ a su cadena de transmisión (isnād), estableciendo 
de manera explícita la autoridad de quien lo transmitió. Este procedimiento era muy valorado 
por los especialistas en al-Ḥadīṯ para el estudio de la autenticidad de las cadenas narrativas. 



Epístola sobre el mérito de al-Ándalus y la mención de sus hombres 737 

                   HERMĒNEUS, 27 (2025): págs. 721-752 
 ISSN: 2530-609X 

notable calidad de sus maestros. Cita a doscientos cuarenta y ocho 
transmisores, de los cuales no llegan a diez los que no gozan de plena 
confianza; la gran mayoría son ulemas de reconocido prestigio. 

Compuso también una colección sobre los méritos de los Compañeros 
del Profeta y de sus sucesores, tanto directos como indirectos, en la que supera 
a obras tan reputadas como al-Muṣannaf de Abū Bakr Ibn Abī Šayba, el de 
ʿAbd Arrazzāq Ibn Humām, el de Saʿīd Ibn Manṣūr y otras recopilaciones 
semejantes, ofreciendo un trabajo de altísima calidad científica que aquellos 
autores no alcanzaron. Las obras de este virtuoso imán constituyen 
fundamentos incomparables del saber islámico. Fue un autor original, ajeno a 
la imitación, y disfrutó de un notable prestigio ante Aḥmad Ibn Ḥanbal. 
Rivalizó, así, con figuras de la talla de Abū ʿAbd Allāh al-Buẖārī, Abū 
al-Ḥusayn Muslim Ibn al-Ḥaǧǧāǧ Annaysābūrī y Abū ʿAbd Arraḥmān 
Annasāʾī.66 

Entre estas obras, cabe citar Fī Aḥkām al-Qurʾān, trabajo de Ibn ʾĀmina 
al-Ḥiǧārī, quien adoptó la doctrina de al-Imām Aššāfiʿī67 y supo justificar con 
gran destreza su elección. Asimismo, el libro del cadí Abū al-Ḥakam Mundir 
Ibn Saʿīd,68 seguidor de la doctrina de Abū Dāwūd,69 constituye una defensa 
decidida de esta escuela jurídica. Ambos trabajos sobre Aḥkām al-Qurʾān70 
pueden considerarse obras modélicas en su género. Mundir, por su parte, 
compuso otras colecciones, entre las que destaca al-ʾIbāna ʿan Ḥaqāʾiq Uṣūl 
Ad-diyāna.71 

En el ámbito de al-Ḥadīṯ, cabe mencionar al-Muṣannaf de Abū 
Muḥammad Abū al-Qāsim Muḥammad Ibn Aṣbaġ Ibn Yūsuf Ibn Nāṣeḥ y el 
de Muḥammad Ibn ʿAbd al-Malik Ibn Ayman. Se trata de dos obras valiosas 
que recogen aḥādīṯ (hadices) auténticos y poco comunes, ausentes en muchas 
de las colecciones más difundidas. Qāsim Ibn Aṣbaġ compuso, asimismo, 
otros trabajos notables, entre los que destaca Aḥkām al-Qurʾān, elaborado 
siguiendo la estructura y el texto de la obra de Ismāʿīl. 
  
66 Tres de los compiladores más reconocidos de al-Ḥadīṯ en la tradición islámica clásica. 
67 Una de las cuatro escuelas jurídicas sunníes reconocidas en el islam. 
68 Era un cadí durante el reinado de al-Mustanṣir y faqīh de gran renombre en al-Ándalus. 
69 (Abū Dāwūd Sulaymān Assiǧistānī, 202-275 H/817-889 d. C.) originario de Siǧistān (actual 
Irán/Afganistán). Fue un destacado erudito de al-Ḥadīṯ y autor de una de las seis colecciones 
canónicas de esta disciplina en el islam sunní, conocida como Sunan Abī Dāwūd, que reúne 
aproximadamente 4800 narraciones seleccionadas de entre unas 500.000 que recopiló a lo 
largo de sus viajes por el mundo islámico. 
70 Las disposiciones del Corán. 
71 La clarificación sobre las verdades de los fundamentos de la religión. 



738 Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM 

HERMĒNEUS, 27 (2025): págs.721-752 
ISSN: 2530-609X 

Asimismo, debe mencionarse al-Muǧtabā, obra elaborada siguiendo el 
plan de Ibn al-Ǧārūd, aunque supera a esta última en la calidad de los hadices 
seleccionados, en la solidez de las cadenas de transmisión (isnād) y en su 
utilidad y valor científico. A ello se añade Kitāb Fī Faḍāʾil Qurayš 
Wal-Kināna,72 Kitāb Fī Annāsiẖ Wal-Mansūẖ,73 así como Kitāb Fī Ġarāʾib 
Ḥadīṯ Mālik Ibn Anas Mimmā Laysa Fī al-Muwaṭṭaʾ.74 

       Kitāb Attaḥmīd de nuestro amigo Abū ʿUmar Yūsuf Ibn ʿAbd 
al-Barr, quien aún vive y no ha alcanzado la vejez, sobre la metodología de 
al-Ḥadīṯ (fiqh al-Ḥadīṯ), pues no conozco obra alguna que lo supere. Kitāb 
al-Istidkār constituye una síntesis del ya mencionado Attaḥmīd. Nuestro 
amigo Abū ʿUmar Yūsuf Ibn ʿAbd al-Barr –a quien acabo de referirme– es 
autor, además, de varias obras incomparables, entre las que cabe destacar 
al-Kāfī Fī al-Fiqh,75 compuesto según la doctrina de Mālik y sus discípulos, 
en quince volúmenes. En esta obra se limita a recoger únicamente los 
conocimientos necesarios para la labor de los muftíes, ordenándolos por 
capítulos y exponiéndolos de manera clara y accesible, de modo que hace 
innecesarias las extensas compilaciones tradicionales sobre la materia. 

Su obra sobre los Compañeros del Profeta Kitāb al-Istīʿāb Fī Asmāʾ al- 
Madkūrīn Fī Arriwāyāt Wa-ssiyar Wa-l-Muṣannafāt Min-Aṣṣaḥāba Radiya 
Allāhu ʿanhum Wa-ttaʿrīfi Bihim Wa Talẖiṣi Aḥwalihim Wa Manāzilihim Wa 
ʿuyūni Aẖbarihim ʿalā Ḥurūfi-l-muʿǧami,76 no encuentra parangón en la 
literatura anterior. Ningún autor, a pesar de las numerosas recopilaciones 
consagradas a esta materia, ha producido una obra equivalente. 

Disponemos igualmente de Kitāb al-Iktifāʾ, que versa sobre las lecturas 
coránicas de Nāfiʿ y de Abū ʿ Amr Ibn al-ʿAlāʾ, así como sobre los argumentos 
que sustentan cada una de ellas. Kitāb Bahǧat al-Maǧālis Wa-Uns 
al-Muǧālis77 recopila versos escogidos y anécdotas singulares transmitidas en 

  
72 Libro sobre las virtudes de Qurayš y de Kināna. 
73 Una obra dedicada al estudio de un principio de la exégesis coránica según el cual ciertos 
versículos (āyāt) revelados posteriormente abrogan o sustituyen disposiciones contenidas en 
revelaciones anteriores dentro del propio texto coránico. Esta ciencia (ʿilm Annāsiẖ wa al-
mansūẖ) tuvo gran importancia en la jurisprudencia y la teología islámicas, ya que permitía a 
los juristas determinar qué normas permanecían vigentes y cuáles habían sido derogadas. 
74 Un tratado sobre los hadices raros de Mālik Ibn Anas que no figuran en al-Muwaṭṭaʾ. 
75 Lo suficiente en jurisprudencia. 
76 Libro de la recopilación alfabética de los Compañeros –que Dios esté complacido con 
ellos– mencionados en las transmisiones, biografías y compilaciones, con su identificación, 
resumen de su vida y principales noticias. 
77 El deleite de la tertulia y el placer de la grata compañía. 



Epístola sobre el mérito de al-Ándalus y la mención de sus hombres 739 

                   HERMĒNEUS, 27 (2025): págs. 721-752 
 ISSN: 2530-609X 

el marco de tertulias y encuentros literarios. Asimismo, Kitāb Ǧāmiʿ Bayān 
al-ʿilm wa-Faḍlihi Wa-Mimmā Yanbaġī Fī Riwāyatih.78 

Entre las obras más destacadas de nuestro maestro, el cadí Abū al-Walīd 
ʿAbd Allāh Ibn Muḥammad Ibn Yūsuf Ibn al-Faraḍī,79 sobresale al-Muẖtalif 
Wal-Muʾtalif fī Asmāʾ Arriǧāl.80 En el ámbito de este género, ʿAbd al-Ġanī 
al-Ḥāfiẓ al-Baṣrī únicamente consiguió redactar dos volúmenes, mientras que 
Abū al-Walīd compuso alrededor de treinta, lo que constituye un logro sin 
parangón. En esta misma materia cabe mencionar La Historia de Aḥmad Ibn 
Saʿīd, obra para la que no existe paralelo entre los tratados dedicados a las 
autoridades de al-Ḥadīṯ, con la sola excepción de La Historia de Muḥammad 
Ibn Mūsā al-ʿUqaylī al-Baġdādī, de la que, sin embargo, apenas se tiene 
noticia. Aḥmad Ibn Saʿīd puede considerarse un verdadero pionero en este 
campo. 

Entre la vasta producción de Muḥammad Ibn Aḥmad Ibn Yaḥyā Ibn 
Mufriǧ al-Qāḍī destacan los siete volúmenes en los que recopiló los trabajos 
jurisprudenciales de al-Ḥasan al-Baṣrī, así como varios tomos que constituyen 
la síntesis de Fiqh Azzuhrī.81 En esta misma línea cabe mencionar el 
comentario de al-Ḥadīṯ de su autor Qāsem Ibn Ṯābet Assaraqusṭī.82 La única 
ventaja que puede reconocerse a Abū ʾUbayd sobre él radica exclusivamente 
en haber vivido en una época anterior. 

  
78 Compendio sobre el saber, su excelencia y las normas para su transmisión. 
79 Ibn al-Farādī Abu al-Walīd al-Ḥāfiẓ. Fue asesinado durante la fitna. 
80 Coincidencias y divergencias en los nombres de los transmisores es una obra de Ibn al-
Faraḍī que se inscribe en una disciplina esencial tanto en la ciencia genealógica (ʿilm al-ansāb) 
como en la ciencia de al-Ḥadīṯ. Al-muʾtalif se refiere a nombres que coinciden en su forma 
escrita, pero difieren en pronunciación o significado; al-muẖtalif, a aquellos que presentan la 
situación inversa. Este campo estudia casos en los que, por ejemplo, dos tribus, ciudades, 
linajes o personas comparten una misma grafía, pero no la misma identidad, lo que puede dar 
lugar a confusiones graves en la transmisión de información histórica o genealógica. Su 
conocimiento es fundamental para genealogistas, eruditos y narradores de al-Ḥadīṯ, pues un 
simple error en una letra o vocal puede alterar por completo una atribución de linaje o la 
identificación de un narrador.  
81 Hace referencia a la tradición jurídica atribuida a Muḥammad Ibn Šihāb Azzuhrī; uno de 
los más destacados eruditos del islam primitivo. Considerado un pionero en la recopilación 
sistemática de los hadices y en la codificación de la jurisprudencia islámica (fiqh), su 
pensamiento influyó de manera significativa en la formación de las primeras escuelas 
jurídicas. 
82 Probablemente Ibn Ḥazm alude a la obra Addalāʾil ʿalā Maʿānī al-ḥadīṯ bi-l-Šāhid wa-l-
Maṯal, uno de los repertorios andalusíes más importantes dedicados a la explicación léxica y 
semántica de al-ḥadīṯ. 



740 Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM 

HERMĒNEUS, 27 (2025): págs.721-752 
ISSN: 2530-609X 

Kitāb al-Wāḍiḥa, cuya excelencia y autoridad no son objeto de discusión 
entre los seguidores de la doctrina de Mālik. Kitāb al-Mustaǧraẖa Min 
al-Asmiʿa, conocido como al-ʿUtbiyya,83 obra de gran prestigio en Ifrīqiyya. 
El libro compuesto por Abū ʿUmar Aḥmad Ibn ʿAbd al-Malik Ibn Hišām 
al-Išbīlī, conocido como Ibn al-Makwī, así como el de al-Qurašī Abū Marwān 
al-Maʿīṭī, quien recopiló las opiniones jurídicas de Mālik, siguiendo un 
modelo análogo al notable trabajo del cadí Abū Bakr Muḥammad Ibn Aḥmad 
Ibn al-Ḥaddād al-Miṣrī, en el que reunió todas las opiniones jurídicas de 
Aššāfiʿī. 

Kitāb al-Muntaẖab, compuesto por el cadí Muḥammad Ibn Yaḥyā Ibn 
ʿUmar Ibn Lubāba, constituye –a mi entender– la obra más sobresaliente que 
un autor malikí haya escrito sobre las tradiciones de la escuela, por la claridad 
en la explicación de los pasajes difíciles y la excelencia en su clasificación 
temática. Igualmente, dignas de mención son las obras de Qāsem Ibn 
Muḥammad, conocido como Ṣāḥib al-Waṯāʾiq.84 hombre de gran agudeza 
intelectual cuyos escritos poseen un notable valor de fondo. Aunque se 
adscribía a la escuela šāfi’ī,85 al mismo tiempo se mantuvo vinculado a la 
escuela de Bagdad. 

 
LEXICOGRÁFICA 
  
Kitāb al-Bāriʿ de Ismāʿīl Ibn Qāsem reúne la quintaesencia del 

vocabulario árabe. A ello se suma el tratado Fī al-Maqṣūr Wa-l-Mamdūd 
wa-l-Mahmūz,86 del cual no se ha compuesto nada semejante. Igualmente, 

  
83 Una de las fuentes jurídicas más autorizadas, tanto en al-Ándalus como en el Magreb, 
elaborada principalmente a partir de las audiciones transmitidas por discípulos de Anas Ibn 
Mālik. 
84 El responsable de los documentos: título honorífico atribuido a Qāsim Ibn Muḥammad que 
describe su papel en la corte y la administración, así como su labor documental. 
85Fundada por el imán Muḥammad Ibn Idrīs Aššāfiʿī (150-204 H./767-820 d. C.), constituye 
una de las cuatro grandes escuelas jurídicas suníes. Su doctrina combina la tradición jurídica 
de Medina con el razonamiento deductivo iraquí, dando especial relevancia a la sunna como 
fuente del derecho junto con el Corán y el consenso (iǧmāʿ). 
86 Obra de carácter filológico dedicada a clasificar y analizar palabras árabes atendiendo a 
particularidades gráficas y fonéticas. Estos aspectos eran objeto de especial interés en la 
lexicografía y gramática clásicas por su relevancia en la correcta lectura, escritura y recitación 
de los textos, especialmente del Corán. 



Epístola sobre el mérito de al-Ándalus y la mención de sus hombres 741 

                   HERMĒNEUS, 27 (2025): págs. 721-752 
 ISSN: 2530-609X 

notable es Kitāb al-Afʿāl87 de Muḥammad Ibn ʿUmar Ibn ʿAbd al-ʿAzīz, 
conocido como Ibn al-Qūṭiyya,88 enriquecido con adiciones de Ibn Ṭarīf, 
mawlā89 al-ʿUbaydiyyīn;90 un trabajo que, por su originalidad y valor, no 
encuentra parangón en la literatura de su tipo.  

 Un libro de Abū Ġālib Tammām Ibn Ġālib,91 conocido como Ibn 
Attayānī, dedicado al léxico árabe, que no tiene equivalente por la perfección 
de su concisión y la riqueza de su contenido, así como por la absoluta 
fiabilidad de su transmisión. Creo que el autor aún vive. A este respecto, hay 
una historia que no debe faltar en nuestra epístola. Me contó Abū al-Walīd 
ʿAbd Allāh Ibn Muḥammad Ibn ʿAbd Allāh, conocido como Ibn al-Faraḍī, 
que Abū al-Ǧayš Muǧāhid,92 señor de al-Ǧazāʾir wa Dāniya (las Islas 
Baleares y Denia), envió a Abū Ġālib –en tiempos en que se apoderó de 
Murcia y Abū Ġālib residía allí– mil dinares andalusíes para que añadiera, en 
la biografía del libro mencionado, la frase: «Compuesto por Tammām Ibn 
Ġālib para Abū al-Ǧayš Muǧāhid». Pero él devolvió los dinares y se negó 
rotundamente a ello, sin abrir en absoluto la puerta a tal petición, diciendo: 
«¡Por Dios!, aunque me ofrecieran el mundo entero, no lo haría, ni me 
permitiría mentir, pues no lo compuse para él en particular, sino para todo 
aquel que busque el saber». Admiré la nobleza y elevación de ánimo de ese 
jefe, y admiré igualmente la integridad y rectitud de ese sabio. 

El léxico de Aḥmad Ibn Abān Ibn Sayyid, conocido como Kitāb al-
ʿĀlim,93 abarca un centenar de volúmenes que tratan múltiples disciplinas, 
caracterizándose por su extraordinaria amplitud temática. Comienza con la 
astrología y concluye con los átomos. Kitāb Annawādir,94 de Abū ʿ Alī Ismāʿīl 

  
87 Obra de carácter filológico considerada una de las primeras contribuciones al estudio 
gramatical del árabe en al-Ándalus. El tratado se centra en la clasificación y análisis de los 
verbos árabes, abordando su morfología, conjugaciones y usos. 
88 Historiador, filólogo y lexicógrafo andalusí de gran prestigio en la corte omeya de Córdoba.  
89 (pl. mawālī); término empleado para designar a una persona unida por lazos de dependencia 
o fidelidad a un protector (rey, emir, Estado o tribu), sin pertenecer a su linaje por origen. 
90 Ad-dawla al-ʿUbaydiyya; denominación que emplearon sus detractores para referirse al 
Estado fatimí (909-1171), dinastía chií ismailí fundada en Ifrīqiya por ʿ Ubayd Allāh al-Mahdī. 
91 Filólogo y lexicógrafo andalusí. 
92 Muǧāhid Ibn Yūsuf Ibn ʿAlī al-ʿĀmirī Abū al-Ǧayš al-Muwaffaq bi-llāh (el asistido por 
Dios) (m. 436 h./1044 d. C.) fue un gobernante andalusí de origen eslavo (ṣaqāliba) que se 
proclamó soberano de Denia y las Islas Baleares durante la época de las taifas. Destacó por su 
poder naval y sus expediciones en el Mediterráneo occidental. 
93 Libro del sabio. 
94 Libro de las rarezas. 



742 Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM 

HERMĒNEUS, 27 (2025): págs.721-752 
ISSN: 2530-609X 

Ibn al-Qāsim, rivaliza con Kitāb al-Kāmil95 de Abū al-ʿAbbās al-Mubarrad. 
Y puedo afirmar que, si la obra de Abū al-ʿAbbās es excelente tanto en la 
forma como en el contenido, la de Abū ʿAlī aventaja a aquella por la pureza 
de su lengua y la finura de su poeticidad. Kitāb al-Fuṣūṣ96 de Ṣāʿid Ibn al-
Ḥasan Arrubʿī,97 que se sitúa en el mismo rango de excelencia que los dos 
anteriores. 
       En el campo de la gramática, cabe citar el comentario elaborado por al-
Ǧurfī sobre la obra de al-Kisā’ī, cuyo contenido es valioso. Asimismo, el libro 
de Ibn Sayyidih sobre el mismo tema, titulado al-ʿĀlim wal-Mutaʿallim,98 así 
como un comentario del propio autor a una obra de al-Aẖfaš. 

Entre las obras dedicadas a la poesía, cabe citar el libro de ʿUbāda Ibn 
Māʾ Assamāʾ sobre las biografías de los poetas de al-Ándalus.99 Es una obra 
valiosa. Kitāb al-Ḥadāʾiq de Abū ʿ Umar Aḥmad Ibn Faraǧ, en el que el autor 
sigue el modelo de Kitāb Azzahra de Abū Bakr Muḥammad Ibn Dāwūd, con 
la diferencia de que este último dividió su obra en cien capítulos, cada uno 
con cien versos, mientras que Abū ʿUmar la organizó en doscientos capítulos 
de cien versos.100 Ninguno de los títulos de sus capítulos coincide con los de 
la obra de Abū Bakr, y en ella se recogen exclusivamente composiciones 
poéticas de autores andalusíes. Las selecciones realizadas son de gran acierto, 
gracias a lo cual logró un resultado perfecto, convirtiendo así su obra en una 
pieza única en su género. Kitāb Attašbīhāt Min Ašʿār Ahl al-Andalus,101 
compilado por Abū al-Ḥasan ʿAlī Ibn Muḥammad Ibn Abī al-Ḥusayn 
al-Kātib, quien aún vive. En la misma línea, el comentario de Abū al-Qāsim 

  
95 El libro completo. 
96 Esencias o núcleos de un asunto. 
97 Ṣāʿid Ibn al-Ḥasan Arrubʿī al-Baġdādī (Abū al-ʿAlāʾ) fue un erudito en literatura y lengua, 
narrador, escritor y poeta, con conocimientos de música y canto. Nacido en Mosul y formado 
en Bagdad, llegó a al-Ándalus hacia el año 380 H., donde fue protegido por al-Manṣūr Ibn Abī 
ʿĀmir. Autor de Kitāb al-Fuṣūṣ y varias narraciones cortesanas. Tras la muerte de al-Manṣūr 
se retiró de la vida palaciega y, tras las convulsiones políticas, marchó a Sicilia, donde falleció 
en edad avanzada. 
98 El libro del sabio y el discípulo. 
99 Ibn Ḥazm alude aquí a la obra Aẖbār Šuʿarāʾ al-Andalus de ʿ Ubāda b. ʿ Abd Allāh al-Anṣārī 
(Ibn Māʾ Assamāʾ), discípulo de Abū Bakr Azzubayrī. 
100 Este tipo de organización revela una sensibilidad estética y metódica que Ibn Ḥazm 
comparte, pues en su epístola alude con frecuencia a la forma y a la estructura como 
componentes esenciales del valor de una obra. 
101 Libro de los símiles en la poesía andalusí. 



Epístola sobre el mérito de al-Ándalus y la mención de sus hombres 743 

                   HERMĒNEUS, 27 (2025): págs. 721-752 
 ISSN: 2530-609X 

Ibrāhīm Ibn Muḥammad al-Iflīlī sobre la poesía de al-Mutanabbī es una obra 
de gran calidad.102 

 
HISTORIA 
 
Las crónicas de Aḥmad Ibn Muḥammad Ibn Mūsā Arrāzī recogen con 

detalle la historia de los reyes de al-Ándalus, su organización política y 
administrativa, sus expediciones militares, sus derrotas y otros pormenores de 
interés histórico. Del mismo autor procede un libro dedicado a la descripción 
y topografía de Córdoba, en el que localiza las residencias de los notables de 
la ciudad. Esta obra recuerda, por su planteamiento, al prólogo de la crónica 
de Ibn Abī Ṭāhir sobre la historia de Bagdad, donde se señalan los lugares 
ocupados por las residencias de los cortesanos de Abū Ǧaʿfar al-Manṣūr.103 
        A estas se suman otras crónicas de notable valor, como La Historia de 
ʿUmar Ibn Ḥafṣūn, señor de Rayya,104 en la que se narran sus batallas, hazañas 
y campañas militares; otra sobre ʿ Abd Arraḥmān Ibn Marwān al-Ǧīlīqī, señor 
de al-Ǧawf;105 y la crónica relativa a Banū Qāṣī,106 Attiǧībiyyīn107 y Banū 

  
102 Ibn al-Iflīlī (Abū al-Qāsim Ibrāhīm Ibn Muḥammad Ibn Zakariyyā Azzuhrī, m. Córdoba), 
visir andalusí y destacado erudito de la lengua y la literatura. Fue ministro durante el reinado 
del califa omeya al-Mustakfī bi-llāh y es autor, entre otras obras, de un Comentario a los 
significados de al-Mutanabbī que Ibn Ḥazm conoció y elogió. 
103 Fue el segundo califa abasí (754-775) y uno de los principales artífices de la consolidación 
del califato. Fundó Bagdad en 762 y reforzó la administración central, impulsando las ciencias 
y las letras bajo patrocinio estatal. 
104 Fue un caudillo muladí que encabezó una prolongada rebelión contra el emirato omeya de 
Córdoba desde su fortaleza en Bobastro, en la región de Rayya (actual Málaga). Su 
levantamiento, iniciado hacia 880, atrajo a otros grupos descontentos y supuso uno de los 
mayores desafíos al poder omeya en al-Ándalus. 
105 Lideró una revuelta muladí contra el emirato omeya de Córdoba en la región de la Alta 
Extremadura, y fundó la plaza fortificada de al-Ǧawf (actual Badajoz), desde donde mantuvo 
una autonomía efectiva frente al poder cordobés durante gran parte de su vida. 
106 Fue una influyente familia muladí de la Marca Superior de al-Ándalus, con base en la 
región del Ebro, que entre los siglos IX y X ejerció un poder casi autónomo frente al emirato 
de Córdoba. Descendientes de un noble visigodo convertido al islam, mantuvieron complejas 
alianzas y rivalidades con los emires omeyas y con otros linajes fronterizos. 
107 Banū Tuǧīb; linaje árabe de origen qaysí asentado en la Marca Superior de al-Ándalus tras 
la conquista islámica. Procedentes de la tribu de Kinda, desempeñaron un papel relevante en 
el gobierno y la defensa de la frontera superior, llegando a controlar Zaragoza y su territorio 
durante gran parte de los siglos IX y X. 



744 Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM 

HERMĒNEUS, 27 (2025): págs.721-752 
ISSN: 2530-609X 

Ṭawīl108 en Aṯṯaġr.109 He tenido ocasión de consultar obras verdaderamente 
notables sobre este conjunto de materias. Una extensa obra, compuesta en 
numerosos volúmenes, sobre la historia de Rayya; sus fortalezas, campañas 
militares, juristas y poetas, debida a la pluma de Isḥāq Ibn Salama Ibn Isḥāq 
al-Qainī. 

 La obra de Muḥammad Ibn al-Ḥāriṯ al-Ḫašanī dedicada a la historia de 
los cadíes de Córdoba y de otras provincias de al-Ándalus, así como un libro 
en el que recoge la historia de los juristas cordobeses. Un libro de Aḥmad Ibn 
Muḥammad Ibn Mūsā sobre las genealogías de los andalusíes más ilustres, 
redactado en cinco extensos volúmenes, constituye una de las mejores y más 
completas obras en la materia.110 Asimismo, el libro de genealogías de Qāsem 
Ibn Aṣbaġ destaca por su extraordinaria belleza, precisión y concisión. Su 
obra dedicada a las virtudes de los omeyas posee tal veracidad e importancia 
que alcanzó amplia fama y difusión. Del mismo modo, compuso tratados 
relativos a aṣḥāb al-maʿāqil111 wa al-aǧnād as-sitta. 

Existen numerosos libros consagrados a la historia de los poetas de 
al-Ándalus, redactados en honor de al-Mustanṣir. Entre ellos, he consultado 
en particular La historia de los poetas de al-Bīra (Elvira), dispuesta en diez 
volúmenes, así como Kitāb Aṭṭawāliʿ, dedicado a las genealogías de los 
andalusíes. Destaca igualmente Attārīẖ al-Kabīr Fī Aẖbār Ahl al-Andalus Wa 
Mulūkihā,112 de Abū Marwān Ibn Ḥayyān,113 compuesto en unos diez 

  
108 Familia árabe asentada en la Marca Superior de al-Ándalus, con base en Huesca. Ejerció 
un poder casi independiente durante los siglos IX y X y mantuvo relaciones fluctuantes de 
alianza y conflicto con el emirato omeya y con otros linajes fronterizos como los Banū Qāṣī y 
los Banū Tuǧīb. 
109 Designaba en al-Ándalus las zonas fronterizas fortificadas que separaban el territorio 
musulmán de las tierras controladas por los reinos cristianos del norte. Se dividía en aṯṯaġr 
al-aʿlā (frontera superior, en torno al valle del Ebro) y aṯṯaġr al-asfal (frontera inferior, en la 
zona de la actual Extremadura). 
110 Ibn Ḥazm alude aquí a la obra Kitāb ansāb mašāhīr ahl al-Andalus, conocida también 
como al-Istīʿāb, una genealogía en cinco volúmenes dedicada a las principales familias y 
personalidades de al-Ándalus. 
111 En el contexto andalusí, la expresión aṣḥāb al-maʿāqil (Señores de fortalezas) se refiere a 
los jefes locales o linajes que controlaban castillos y posiciones fortificadas, ejerciendo desde 
ellos autoridad militar y política sobre el territorio circundante. 
112 La gran crónica sobre las noticias de la gente de al-Ándalus y de sus reyes. 
113 Abū Marwān Aḥmad Ibn Muḥammad Ibn Ḥayyān al-Qurṭubī, destacado historiador 
andalusí y autor de una extensa obra historiográfica sobre al-Ándalus, entre la que destaca 
al-Muqtabis, valiosa fuente para el estudio político y cultural del periodo omeya y de las taifas. 



Epístola sobre el mérito de al-Ándalus y la mención de sus hombres 745 

                   HERMĒNEUS, 27 (2025): págs. 721-752 
 ISSN: 2530-609X 

volúmenes, que constituye una de las obras más relevantes dedicadas a esta 
materia. El autor vive aún y no ha rebasado la edad de plena madurez. 
        Kitāb al-Maʾāṯir al-ʿāmiriyya114 de Ḥusayn Ibn ʿĀṣem115 está dedicado 
a la biografía y a la Historia de Ibn Abī ʿĀmir. También sobresale la obra de 
Muḥammad Ibn Hāšem Annaḥwī, conocido como al-Aqštayn,116 sobre las 
distintas categorías de secretariado en al-Ándalus, materia a la que igualmente 
consagró un tratado Sakan Ibn Saʿīd. Por su parte, Aḥmad Ibn Muḥammad 
Ibn Faraǧ compuso un libro relativo a alborotadores y rebeldes en al-Ándalus 
y a su Historia. Finalmente, Sulaymān Ibn Ǧalǧal escribió La Historia de los 
médicos en al-Ándalus, obra de gran valor para el conocimiento de la 
medicina andalusí. 
 

MEDICINA 
 
En el campo de la medicina, el visir Yaḥyā Ibn Isḥāq117 compuso obras 

notables por su belleza y alta calidad. Destacan igualmente las de nuestro 
maestro Muḥammad Ibn al-Ḥasan al-Maḏḥiǧī, conocido como Ibn 
al-Kattānī,118 que se distinguen por su solidez y elevado valor científico. 
Mención especial merece Kitāb Attaṣrīf li-man ʿAǧaza ʿan Attaʾlīf de Abū 
al-Qāsim H̱alaf Ibn ʿAbbās Azzahrāwī,119 autor contemporáneo a nosotros y 

  
114 Las gestas amiríes: biografía de al-Manṣūr Ibn ʿĀmir. 
115 Es el mismo Ibn Ḥayyān. 
116 Gramático y filólogo andalusí originario de Córdoba, mawlā de al-Munḏir Ibn 
Muḥammad, emir de al-Ándalus. Se formó en su ciudad natal en lengua y gramática, y 
posteriormente viajó a Oriente, residiendo en Egipto, donde conoció a Abū Muḥammad Ibn 
Qutayba Addīnawarī, y en al-Baṣra, donde estudió con Abū ʿUṯmān al-Māzinī Kitāb 
Sībawayh, cuya enseñanza introdujo por primera vez en al-Ándalus. Además de su erudición 
gramatical, conocía bien el panorama literario andalusí, al que dedicó una obra sobre las clases 
de literatos.  
117 Médico andalusí de origen cristiano cordobés. Destacó en las letras y en la medicina y 
alcanzó gran prestigio bajo el califa ʿAbd Arraḥmān III Annāṣer, quien lo nombró visir, le 
confió gobernaciones y lo designó jefe militar en Badajoz. Es autor del al-Ibrīsim, un extenso 
compendio médico en cinco volúmenes.  
118 Muḥammad Ibn al-Ḥasan Ibn al-Ḥusayn al-Maḏḥiǧī, conocido como Ibn al-Kattānī (Abū 
ʿAbd Allāh), fue un médico andalusí cordobés, versado también en astronomía, filosofía, 
literatura y poesía. Sirvió en la corte de al-Manṣūr Ibn Abī ʿĀmir y de su hijo al-Muẓaffar. 
Tras la fitna de Córdoba se trasladó a Zaragoza. 
119 Conocido en Occidente como Abulcasis, fue uno de los más grandes médicos y cirujanos 
de al-Ándalus. Natural de al-Madīna Azzahrāʾ, se especializó en cirugía, campo en el que 
diseñó y describió más de 200 instrumentos quirúrgicos, muchos de ellos vigentes hasta hoy, 



746 Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM 

HERMĒNEUS, 27 (2025): págs.721-752 
ISSN: 2530-609X 

a quien conocimos personalmente. No exageramos al afirmar que no se ha 
escrito tratado más completo en medicina, ni mejor estructurado en cuanto a 
la teoría y la práctica de los temperamentos humanos. Asimismo, los libros de 
Ibn al-Hayṯam120 sobre las propiedades, venenos y medicamentos simples se 
cuentan entre los más relevantes y provechosos de la disciplina. 

 
 FILOSOFÍA 

          
En el ámbito de la filosofía, he tenido ocasión de examinar una colección 

de epístolas y diversos escritos de Saʿīd Ibn Fatḥūn Assaraqusṭī, conocido 
como al-Ḥammār,121 que ponen de manifiesto su clara supremacía en este 
campo del saber. Igualmente, célebres son las epístolas de nuestro maestro 
Abū ʿAbd Allāh Muḥammad Ibn al-Ḥasan al-Maḏḥiǧī, cuya perfección 
formal, valor intrínseco y gran utilidad las sitúan entre las producciones más 
notables de la disciplina. 

 
MATEMÁTICAS 
 
En lo que respecta a la aritmética y a la geometría, no contamos, en 

nuestro país, con un número significativo de científicos verdaderamente 
eminentes en estas disciplinas. Tampoco podemos fiarnos exclusivamente de 
nuestra modesta opinión para discernir con rigor quién, entre los autores 
andalusíes, merece un juicio favorable o desfavorable. No obstante, he oído 
decir a un erudito –cuya inteligencia, probidad y competencia en la materia 
son reconocidas unánimemente– que, en lo referente a las tablas astronómicas 

  
como la jeringa, el fórceps obstétrico, la aguja e hilo quirúrgico o el esparadrapo. Sus 
descripciones y dibujos técnicos influyeron profundamente en la medicina europea medieval. 
120 Originario de al-Baṣra, fue un científico reconocido por sus contribuciones a la óptica, la 
física y las matemáticas. Tras vivir en Egipto bajo los fatimíes, se trasladó durante un tiempo 
a al-Ándalus donde pudo proseguir sus investigaciones científicas. Ibn Ḥazm lo incluye aquí 
entre los sabios andalusíes, probablemente siguiendo la regla de atribución que él mismo 
expone en la epístola; según la cual un individuo pasa a ser considerado del lugar en el que 
reside y desarrolla su actividad intelectual. 
121 Erudito andalusí de Zaragoza, destacado por su dominio de la geometría, la lógica, la 
música y diversas ramas de la filosofía. 



Epístola sobre el mérito de al-Ándalus y la mención de sus hombres 747 

                   HERMĒNEUS, 27 (2025): págs. 721-752 
 ISSN: 2530-609X 

(al-azyāǧ), ninguna obra iguala a la de Maslama122 e Ibn Assamḥ,123 ambos 
compatriotas nuestros. Del mismo modo, Kitāb Fī al-Misāḥa al-Maǧḥūla124 
de Aḥmad Ibn Naṣr no tiene precedentes en su género. 
        Nos hemos limitado a señalar aquellas obras que merecen ser citadas y 
que responden a los siete propósitos que orientan la creación científica, y 
sobre los cuales un hombre inteligente y erudito elige el tema de su trabajo 
basándose, al menos, en uno de ellos. Estos propósitos son: aportar un 
descubrimiento original que no tenga precedente alguno, completar un trabajo 
que haya quedado incompleto, comentar y esclarecer una obra cuya 
comprensión resulte difícil, resumir un trabajo excesivamente extenso sin 
alterar su contenido esencial, reunir información dispersa en un solo cuerpo 
de obra, ordenar documentos y materiales que se hallan desorganizados o 
corregir un trabajo defectuoso.125 

 Hemos procurado omitir las obras cuya calidad es manifiestamente 
inferior a la de otras, sin detenernos en señalarlas. A nuestro juicio, son 
demasiado numerosas, hasta el punto de que resulta imposible enumerar todas 
las producciones de nuestros compatriotas. 

 
TEOLOGÍA 
 
En lo que respecta a ʿ ilm al-kalām,126 aunque en nuestro país las disputas 

no son intensas y las sectas apenas se enfrentan, por lo que rara vez alguien se 
  
122 Abū al-Qāsim Maslama Ibn Aḥmad al-Maǧriṭī, natural de Maǧrīṭ (actual Madrid), fue uno 
de los más ilustres matemáticos, astrónomos y alquimistas de al-Ándalus, conocido como 
«imán de los matemáticos». Su formación se consolidó en Córdoba, centro intelectual de la 
época, donde asistió a los principales círculos de estudio y alcanzó gran maestría en ciencias 
naturales, matemáticas, física y astronomía.  
123 Abū al-Qāsim Aṣbaġ Ibn Muḥammad Ibn Assamḥ al-Mahri, conocido como Ibn Assamḥ 
al-Ġarnāṭī, fue un médico, astrónomo, geómetra, literato y filósofo andalusí. Nació en 
Córdoba, donde recibió su formación inicial, se trasladó posteriormente a Granada, ciudad que 
le brindó el entorno propicio para desarrollar su talento. Destacó especialmente por sus 
contribuciones a la geometría y al estudio del movimiento de los astros y las esferas celestes, 
lo que le otorgó un lugar destacado entre los sabios de su tiempo. 
124 Libro sobre el área desconocida. 
125 Ibn Hazm establece una serie de normas metodológicas que guían al investigador cuando 
decide crear una obra o elaborar un trabajo científico. En nuestra humilde opinión, estas reglas 
siguen validas hasta hoy en día. 
126 Disciplina teológica del islam que busca explicar, defender y fundamentar las creencias 
religiosas mediante el razonamiento lógico y la argumentación dialéctica. Se desarrolló a partir 
de debates doctrinales en los primeros siglos del islam y dio lugar a diversas escuelas 
teológicas. 



748 Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM 

HERMĒNEUS, 27 (2025): págs.721-752 
ISSN: 2530-609X 

ha dedicado a esta disciplina,127 no carecemos, sin embargo, de 
mutakallimūn.128 Hay en al-Ándalus quienes se adhieren a la doctrina al-
muʿtazila,129 han estudiado sus principios y han escrito obras sobre ella. Entre 
ellos mencionaré a Ḫalīl Ibn Isḥāq, Yaḥyā Ibn Assamīna,130 al-Ḥāǧib Mūsā 
Ibn Ḥudayr131 y a su hermano, el visir Aḥmad, Ṣāḥib al-Maẓālim,132 quien 
públicamente invitaba a adoptar las ideas de al-muʿtazila. 

 Por mi parte –siguiendo las normas de la escuela que he escogido entre 
las doctrinas sunníes–133 he compuesto una obra sobre esta cuestión. Aunque 
de volumen reducido, pues apenas sobrepasa las doscientas hojas, constituye 
un tratado de gran importancia, en el que he omitido deliberadamente toda 
polémica.134 Me he abstenido de extenderme y me he limitado a exponer 

  
127 Resulta significativo que Ibn Ḥazm afirme aquí que en al-Ándalus las disputas doctrinales 
en torno a ʿ ilm al-kalām eran escasas, cuando él mismo fue objeto de fuertes ataques por parte 
de fuqahāaʾ al-mālikiyya debido a su adhesión a la escuela ẓāhirī, lo que le acarreó censura, 
persecución y marginación. Cabe preguntarse si, en el contexto de esta epístola –centrada en 
la defensa de la supremacía cultural e intelectual de al-Ándalus frente a las críticas–, Ibn Ḥazm 
optó deliberadamente por minimizar o dejar al margen las controversias internas para 
proyectar una imagen de cohesión doctrinal y unidad intelectual en su patria. 
128 (sing. mutakallim); término que designa a los teólogos musulmanes dedicados a ʿilm 
al-Kalām. 
129 Escuela teológica del islam surgida en al-Baṣra en el siglo VIII, caracterizada por su énfasis 
en la razón como herramienta para interpretar la revelación y por defender principios como la 
unidad absoluta de Dios (attawḥīd) y la justicia divina. Sus doctrinas influyeron en ʿilm 
al-kalām y generaron intensos debates con otras corrientes, especialmente con el pensamiento 
sunní tradicionalista. 
130 Erudito cordobés polifacético, versado en diversas ramas del saber: literatura, historia, 
jurisprudencia, retórica, poesía, métrica, astrología y medicina. Sobresalía en el arte de la 
argumentación y en ʿilm al-kalām. 
131 Mūsā Ibn Muḥammad Ibn Saʿīd Ibn Mūsā Ibn Ḥudayr, conocido como Abū al-Aṣbaġ 
al-Ḥāǧib, fue un destacado visir y jefe de la guardia (hāǧib) en la corte del califa omeya ʿAbd 
al-Raḥmān Annāṣer. Era un hombre de gran elocuencia y vasta cultura. 
132 Cargo judicial y administrativo en el mundo islámico medieval, encargado de atender las 
reclamaciones de los súbditos contra abusos de funcionarios o injusticias no resueltas en los 
tribunales ordinarios. 
133 Resulta llamativo que Ibn Ḥazm no declare de forma explícita su adhesión a la escuela 
ẓāhirī, pese a que sus obras posteriores consolidan su figura como su principal representante 
en al-Ándalus. Esta ausencia plantea interrogantes sobre el momento y las circunstancias en 
que asumió públicamente el encargo de contestar a Ibn Arrabīb. 
134 Ibn Ḥazm evita aquí, de manera deliberada, toda polémica doctrinal, concentrándose 
exclusivamente en la producción científica en su sentido más amplio. Esta reserva resulta 
particularmente significativa, dado que el autor rara vez desaprovecha la oportunidad de 
polemizar con sus adversarios en materia teológica y jurídica. 



Epístola sobre el mérito de al-Ándalus y la mención de sus hombres 749 

                   HERMĒNEUS, 27 (2025): págs. 721-752 
 ISSN: 2530-609X 

argumentos cuidadosamente seleccionados, con premisas sólidas basadas en 
el testimonio de los sentidos y en la verificación inmediata de la razón. 

 He redactado diversas obras en disciplinas que domino plenamente: 
algunas están concluidas, otras en proceso de elaboración y otras próximas a 
su finalización. Ruego a Dios que me conceda su ayuda para culminarlas. No 
las menciono para vanagloriarme de ellas ni para buscar renombre, sino 
únicamente para que sirvan a la causa de mi Señor, Allāh, Quien tiene poder 
para auxiliarme y recompensarme. Lo que se hace por Dios se manifestará 
con claridad. Dios me basta, y Él es el mejor garante.135  

 A pesar de la distancia que separa nuestra tierra de la fuente donde mana 
la ciencia, y de hallarnos tan lejos de la patria de los sabios, hemos podido 
reunir y citar tal número de obras escritas por las plumas de nuestros 
compatriotas, que en vano se buscaría su equivalente en Fāres,136 al-
Ahwāz,137 Miṣr, Diyār Rabīʿa,138 el Yemen o Aššām; aunque estas regiones 
se hallan próximas a Irak , centro de las más altas inteligencias, lugar al que 
se acude en busca del saber y encrucijada del conocimiento y de los hombres 
doctos. 

 
POESÍA 
 
Cuando mencionamos a Abū al-Aǧrab Ǧaʿūna Ibn Aṣṣamma al-

Kilābī139 como poeta, únicamente lo ponemos en competencia con Ǧarīr y al-
Farazdaq,140 de quienes fue contemporáneo. Y, para ser justos, debemos 
  
135 Ibn Ḥazm se presenta aquí como partícipe activo en la construcción de este legado, 
subrayando tanto su rigor científico como su dedicación constante a la producción intelectual. 
136 Fāres (Persia) designa en la geografía histórica islámica la región situada en el suroeste del 
actual Irán, con capital tradicional en Šīrāz. Fue un importante centro político y cultural en 
época preislámica y, bajo el islam, mantuvo su relevancia como foco de producción científica 
y literaria. 
137 Una región histórica situada en el suroeste del actual Irán, en la llanura aluvial del Juzistán, 
atravesada por el río Karún. Durante la época islámica medieval fue un importante centro 
agrícola, comercial y estratégico, conectado con al-Baṣra y el golfo Pérsico. 
138 Una amplia región del norte de Mesopotamia, llamada así por la tribu árabe Rabīʿa que se 
asentó allí tras la expansión islámica. Comprendía ciudades como Mosul y sus alrededores, y 
fue un importante enclave político y militar en la Alta Edad Media islámica. 
139 Fue un célebre poeta y caballero andalusí, conocido como «ʿAntara de al-Andalus» por su 
valentía y su poesía heroica, evocadora del ethos tribal árabe clásico. 
140 Dos de los más ilustres poetas árabes. Se distinguieron por sus brillantes composiciones en 
el género satírico (hiǧāʾ) y por su célebre rivalidad poética. Asimismo, fueron maestros del 
arte de annaqā’iḍ (duelos poéticos de invectiva), en los que alternaban elogios y sátiras con 
un virtuosismo lingüístico notable. 



750 Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM 

HERMĒNEUS, 27 (2025): págs.721-752 
ISSN: 2530-609X 

tomar sus versos como «testimonio», pues sigue el método de los antiguos y 
no el de los modernos. 

 
AL-ḤADĪṮ141 
 
Cuando mencionamos a Baqiy Ibn Maẖlad,142 lo situamos en el mismo 

rango que Muḥammad Ibn Ismāʿīl al-Buẖārī, Muslim Ibn al-Ḥaǧǧāǧ 
Annaysābūrī, Sulaymān Ibn al-Ašʿaṯ Assiǧistānī y Aḥmad Ibn Šuʿayb 
Annasāʾī.143 
        Cuando hablamos de Qāsim Ibn Muḥammad,144 solo podemos 
compararlo con al-Qaffal145 y Muḥammad Ibn ʿ Aqīl al-Firyābī,146 cuyo rasgo 
común con ellos es haber sido discípulo de al-Muznī Abū Ibrāhīm.147 
Cuando mencionamos a ʿAbd Allāh Ibn Qāsim Ibn Hilāl y a Mundir Ibn 
Saʿīd, únicamente los equiparamos con Abū al-Ḥasan Ibn al-Muġlis, al-
Ḫallāl, Addībāǧī y Ruwaym Ibn Aḥmad. Todos ellos fueron compañeros de 
Abū Sulaymān. 

Cuando mencionamos a Muḥammad Ibn Yaḥyā Ibn Lubāba y a su tío 
Muḥammad Ibn ʿUmar, así como a Faḍl Ibn Salama, solo los ponemos en 
competencia con Muḥammad Ibn ʿAbd Allāh Ibn ʿAbd al-Ḥakam, 
Muḥammad Ibn Saḥnūn y Muḥammad Ibn ʿAbdūs. Cuando citamos a 
Muḥammad Ibn Yaḥyā Arrabaḥī y a Abū ʿ Abd Allāh Muḥammad Ibn ʿ Āṣim, 
no los consideramos inferiores a los grandes discípulos de Muḥammad Ibn 
Yazīd al-Mubarrad. 

  
141 El término Ḥadīt no alude aquí a los dichos del Profeta del islam, sino a la disciplina 
islámica dedicada al estudio sistemático de la tradición profética. 
142 Originario de Córdoba, fue un destacado especialista en la tradición profética. Viajó a 
Oriente en busca de conocimiento y desempeñó un papel decisivo en la introducción y 
consolidación de al-Ḥadīṯ en al-Ándalus. Su labor contribuyó a la formación de las primeras 
generaciones andalusíes dedicadas a esta disciplina.  
143 Fueron algunos de los más grandes compiladores de al-Ḥadīṯ en la historia del islam. 
144 Abū Muḥammad Qāsim Ibn Muḥammad Ibn Sayyār al-Umawī al-Bayyānī al-Qurṭubī; fue 
una destacada figura de al-fiqh y al-Ḥadīṯ en al-Ándalus. Se considera un muŷtahid (jurista 
independiente) que defendía el uso del razonamiento frente a la imitación (taqlīd). 
145 Abū Bakr al-Qaffāl Aššašī; fue un destacado jurista, lingüista y teólogo de Jorasán y autor 
de influyentes obras en uṣūl al-fiqh. 
146 Muḥammad Ibn ʿAqīl al-Firyābī Abū Saʿīd; fue uno de los juristas šafiíes más destacados 
en Egipto, formando parte del círculo cercano de los primeros seguidores de al-Imām Aššāfiʿī. 
147 Destacado jurista egipcio, fue uno de los principales discípulos de al-Imām Aššāfiʿī y uno 
de los más fieles transmisores de su escuela. 



Epístola sobre el mérito de al-Ándalus y la mención de sus hombres 751 

                   HERMĒNEUS, 27 (2025): págs. 721-752 
 ISSN: 2530-609X 

Podríamos considerarnos satisfechos únicamente por contar, como 
poeta, con el genio Aḥmad Ibn Darrāǧ al-Qasṭalī,148 quien ciertamente no 
desmerece frente a Baššār Ibn Burd, Ḥabīb y al-Mutanabbī. Asimismo, 
poseemos a Ǧaʿfar Ibn ʿUṯmān al-Ḥāǧib, Aḥmad Ibn ʿAbd al-Malik Ibn 
Marwān, Aġlab Ibn Šuʿayb, Muḥammad Ibn Maṭraf, Ibn Šaẖīṣ, Aḥmad Ibn 
Faraǧ y ʿAbd al-Malik Ibn Saʿīd al-Murādī: Todos ellos son poetas de talla 
imponente y noble estirpe, difíciles de igualar o desafiar. 

 
LITERATURA 
 
Entre al-bullāġ,149 contamos con Aḥmad Ibn ʿAbd al-Malik Ibn 

Šuḥayd,150 nuestro amigo y compañero, quien aún vive y no ha alcanzado 
siquiera la mediana edad. Su dominio excepcional de la retórica y de las 
disciplinas afines a este arte produce en el oyente la impresión de que son 
ʿAmr y Sahl151 quienes hablan por su boca. También contamos con 
Muḥammad Ibn ʿAbd Allāh Ibn Masarra,152 insigne en la forma literaria que 
ha cultivado, aunque no coincidimos con él en la doctrina que profesa, la cual 
comparten muchos dentro de su grupo.153  

Aquí concluye lo que ha requerido la respuesta al escrito del autor –que 
Dios tenga misericordia de él–, sin añadir nada más a lo que solicitaba, salvo 
aquello que la necesidad imponía mencionar por estar directamente 
relacionado con su contestación. 

  
148 Ibn Darrāǧ al-Qasṭalī (958-1030). Nacido en Qusṭula, cerca de la actual Xàtiva. Fue uno 
de los grandes poetas cortesanos del Califato de Córdoba y una figura clave de la literatura 
andalusí del siglo X, destacó por su dominio del arte poético y su cercanía a los círculos de 
poder. 
149 Maestros de la prosa elocuente. 
150 Aḥmad Ibn ʿ Abd al-Malik Ibn Šuhayd; fue un poeta y prosista andalusí nacido en Córdoba 
hacia finales del siglo X. Descendía de una familia ilustre de jueces y hombres de letras. Se 
destacó por su ingenio, su estilo refinado y su habilidad tanto en la prosa como en la poesía. 
151 Se refiere a ʿAmr Ibn Baḥr y Sahl Ibn Hārūn. 
152 Muḥammad Ibn ʿAbd Allāh Ibn Masarra fue un pensador y místico andalusí, considerado 
uno de los primeros filósofos del islam occidental. Nacido en Córdoba, combinó influencias 
neoplatónicas, muʿtazilíes y sufíes en sus enseñanzas, desarrollando una visión esotérica del 
islam. Aunque sus obras fueron en parte rechazadas en su tiempo, especialmente por los 
juristas malikíes, su pensamiento influyó más tarde en figuras clave como Ibn ʿArabī. 
153 Ibn Ḥazm muestra aquí un notable esfuerzo por mantener la objetividad al mencionar 
también a autores con quienes no comparte afinidad doctrinal. Con ello reafirma la naturaleza 
historiográfica de la epístola, concebida como un instrumento de defensa intelectual y cultural 
de al-Ándalus, con un claro propósito de afirmación identitaria. 



752 Abū Muḥammad ʿAlī Ibn Aḥmad Ibn Saʿīd IBN ḤAZM 

HERMĒNEUS, 27 (2025): págs.721-752 
ISSN: 2530-609X 

Alabado sea Dios, Quien concede el éxito para alcanzar Su ciencia y guía 
hacia la Ley que conduce a Él y acerca a Su favor. Que Dios bendiga a 
Muḥammad, Su siervo y mensajero, a su familia y a sus Compañeros, y les 
conceda paz, honor y nobleza. 
 
 

FUENTE DEL TEXTO ORIGINAL 
 

إحسان  :تحقیق. فضل الأندلس وذكر رجالھارسالة في  (1987) ابن حزم، علي بن أحمد
). بیروت: المؤسسة العربیة 188-171، ص. 2(ج  رسائل ابن حزم الأندلسي : عباس، ضمن

 .للدراسات والنشر
 

Ibn Ḥazm, ʿAlī b. Aḥmad (1987). Risāla fī faḍl Al-Andalus wa ḏikri rijālihā. 
En Iḥsān ʿAbbās (Ed.), Rasāʾil Ibn Ḥazm al-Andalusī (Vol. 2, pp. 171-
188). Beirut: al-Muʾassasa al-ʿArabiyya li-Dirāsāt wa-Annašr. 


	Introducción
	Traducción

