
 

 
 INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. ÉPOCA MODERNA Y CONTEMPORÁNEA, 45 (2025): 917-922 

ISSN: 2530-6472 

Marie-Catherine H. Hecquet, La niña salvaje [Edición de Jesús 
García Rodríguez], La Rioja, Pepitas de Calabaza, 2021, 208 
págs. 
 
Reseña de acceso abierto distribuida bajo una Licencia Creative Commons Atribución 
4.0 Internacional (CC-BY 4.0). / Open access review under a Creative Commons 
Attribution 4.0 International License (CC-BY 4.0). 
DOI: https://doi.org/10.24197/y14zgx39 
 
 

La editorial Pepitas de Calabaza, de La Rioja (España), ofrece el que es, 
probablemente, el primer esfuerzo en idioma español para acercarnos a la vida 
de Marie-Angélique Memmie Le Blanc, la “niña salvaje” encontrada en 
septiembre de 1731 en los bosques de Songy, una población en el noreste de 
Francia. Este caso ha generado controversia no solo por las dudas que algunos 
autores han planteado sobre su autenticidad, sino porque constituye uno de 
los pocos ejemplos documentados de resocialización e integración en la 
sociedad de una persona criada fuera del entorno humano convencional. 

Si bien algunos autores hispanoparlantes la han mencionado en sus textos 
—en algunos casos con rasgos de ficcionalización1—, el acceso a los escritos 
literarios, académicos y periodísticos producidos en la época de Marie-
Angélique, así como un estudio concienzudo sobre su caso, son prácticamente 
inexistentes en el mundo de habla hispana. He aquí uno de los méritos del 
libro: dar a conocer, a través de fuentes primarias y de un análisis inicial, la 
vida de un personaje que —si bien goza de cierto reconocimiento en Francia, 
Alemania e Inglaterra—, es prácticamente desconocido en Hispanoamérica. 

El libro está dividido en tres secciones y cada una, al estar compuesta de 
textos con diferentes estilos de escritura, objetivos y orígenes, propone 
distintos tipos de lectura a las/os lectores/as interesados/as.  

  
1 Se hace referencia a los siguientes textos: ALONSO, María García, “El regreso de las abejas 
perdidas. Los niños salvajes en los límites de la cultura”, en Revista de dialectología y 
tradiciones populares, 1 (2009), pp. 41-60; FONDEBRIDER, Jorge, Historia de los hombres 
lobos, Santiago, Lom. 2015; PADILLA, Ignacio, El androide y las quimeras, Madrid, Páginas 
de Espuma, 2016; MUÑOZ HERAS, Manuel, Hombres lobo, Córdoba, Almuzara, 2020; y 
MIRC, Andrea y MARTÍNEZ, Ariel, “Niñez y salvajismo. Marie-Angélique: solo problemas 
para ofrecer”, en Mirc, Andrea y Martínez, Ariel (coords.), Hacia una deconstrucción de la 
Psicología Evolutiva: Aportes teórico-políticos, La Plata, Universidad Nacional de La Plata, 
2021, pp. 228-233.  
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.24197/y14zgx39


918 Reseña 

 
INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. ÉPOCA MODERNA Y CONTEMPORÁNEA, 45 (2025): 917-922 
ISSN: 2530-6472 

La primera parte es la traducción de una especie de folleto titulado 
“Historia de una niña salvaje encontrada en los bosques a la edad de diez 
años”, publicado en 1755, es decir, unos 24 años después de que aquella niña 
fue capturada en las selvas de Songy. Su autora, Marie-Catherine Homassel 
Hecquet (1686-1764), fue una intelectual jansenista, lo que le valió 
persecuciones y amenazas por parte de la iglesia católica.  

Publicado cuando aún Marie-Angélique estaba viva (debía tener 
alrededor de 43 años en la fecha de su divulgación; le faltaban dos décadas 
para fallecer), el folleto de H. Hecquet no solo buscaba despejar dudas acerca 
de la vida de la “niña salvaje de Songy”, sino contribuir a su economía, en un 
momento en el que Marie-Angélique parecía no tener las mejores 
condiciones.  

Aparte de comentar aspectos del hallazgo y captura de Marie-Angélique, 
H. Hecquet arriesga —a partir de pistas y conjeturas— una hipótesis sobre el 
posible país de origen: la niña provenía de una “nación de esquimales que 
habitaba en Tierra de Labrador, en el norte de Canadá” (p. 31). También 
detalla el proceso que llevó a Marie-Angélique de ser una niña de mirada 
esquiva, caminar errante, modales soeces, uñas largas, vestimenta 
rudimentaria y habla gutural a convertirse en una joven que recibió formación 
religiosa, que aprendió francés y que logró moverse en los círculos sociales 
de la aristocracia e intelectualidad francesa.  

A excepción de algunos apartes en los que se trasluce un (entendible) 
entusiasmo de Madame Hecquet por la conversión religiosa de Marie-
Angélique y de cierto tono altruista en otros, en general la obra evidencia un 
interés por describir y analizar la vida de la niña (con alguna propensión de 
objetividad) con el fin de para entender, difundir y aclarar aspectos de su caso, 
seguramente en un contexto lleno de malos entendidos, dudas y hasta 
explicaciones fantasiosas. Prueba de ello es que la autora complementó su 
folleto con siete anexos, que incluyen la partida de bautismo de Marie-
Angélique, dos misivas publicadas en la revista Mercure de France, dos 
fragmentos de cartas de la religiosa Duplessis de Sainte-Hélène y dos 
extractos de los libros de viaje del barón de La Hontan. 

El texto de Marie-Catherine H. Hecquet se articula bien con el contenido 
de la tercera parte del libro, que reúne 20 textos variados —capítulos de libros, 
artículos periodísticos, memorias, documentos institucionales, cartas, entre 
otros— publicados entre 1731 y 1795, elaborados por personas que 
conocieron y entrevistaron a Marie-Angélique. Un elemento valioso de esta 
tercera parte es que, al igual que el folleto de Marie-Catherine, cada uno de 
estos escritos va acompañado de lo que los editores han denominado 



Reseña 919 

 
 INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. ÉPOCA MODERNA Y CONTEMPORÁNEA, 45 (2025): 917-922 
 ISSN: 2530-6472 

“comentarios”, es decir, textos breves que ofrecen una contextualización del 
momento histórico en el que apareció el escrito, información biográfica de sus 
autores, así como un análisis inicial de su contenido, que demuestra un trabajo 
de investigación riguroso.  

Tanto el escrito de Marie-Catherine H. Hecquet y sus anexos, como los 
textos de la tercera parte, brindan pistas sobre la forma en que su caso fue 
entendido por la sociedad francesa de esa época. A partir de 1732, la “niña 
salvaje de Songy” se convirtió en Marie-Angélique Memmie Le Blanc: 
aprendió a leer y escribir, corrigió sus comportamientos “incivilizados” y fue 
bautizada (incluso expresó su deseo de ser monja). Su rápida “evolución” y el 
misterio de su pasado fascinaron a intelectuales de toda Europa: los filósofos 
James Burnett, Voltaire y Louis Racine intercambiaron con ella. 

Capturada casi 70 años antes que Víctor de Averyon, el caso de Marie-
Angélique avanzó durante el reinado de Luis XV (1715- 1774), en el marco 
del Siglo de las Luces. El mismo se inscribe en una serie de hallazgos de 
“niños salvajes” ocurridos en menos de 15 años durante la primera mitad del 
siglo XVIII, registrados como Homo ferus en el Systema naturae de Linneo: 
la muchacha de Overissel o de Kranenburg (puella transisalana, 1717), los 
dos niños de los Pirineos (pueri pyrenaici, 1719), y Pedro de Hamelín 
(Juvenis hannoveranus, 1724). Como ha señalado Agamben2, estos casos 
cuestionaban los límites mismos de la definición moderna del ser humano, 
justo cuando la “máquina antropológica” y las ciencias humanas comenzaban 
a fijarla. 

Aparte de curioso, para los miembros de la elite real e intelectual de la 
Francia del siglo XVIII, el caso de Marie-Angélique fue una especie de 
laboratorio de experimentación, tendiente a expresar y refirmar sus 
concepciones sobre la raza, la educación y la religión. Desde el momento que 
la encontraron, se hicieron todos los esfuerzos posibles para eliminar de ella 
la mayoría —o al menos los principales— rasgos de su “salvajismo”.  

En efecto, la idea de “civilizar” a niños salvajes tuvo cierto protagonismo 
en la Europa de los siglos XVI y XIX, especialmente en los países 
colonizadores. Marie-Angélique representaba esa doble otredad: era una 
“niña salvaje” y provenía de una región lejana y colonizada. De esta manera, 
entendieron su “domesticación” como una misión que probaría la supremacía 
no solo del estilo de vida cristiano occidental, sino del “proceso civilizatorio” 
del que ha hablado Norbert Elias.  
  
2 AGAMBEN, Giorgio, Lo abierto. El hombre y el animal, Buenos Aires, Adriana Hidalgo 
Editora, 2006. 



920 Reseña 

 
INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. ÉPOCA MODERNA Y CONTEMPORÁNEA, 45 (2025): 917-922 
ISSN: 2530-6472 

Aparte, se debe destacar la intersección entre género y posición social, 
pues Marie-Angélique no solo subvertía el ideal de ser humano “civilizado”, 
sino también la propia imagen que debían tener las mujeres, especialmente 
aquellas que se movían en los ámbitos religiosos y aristocráticos (los 
conventos, los clubes, los castillos, etc.). En el siglo XVIII, los cuerpos de las 
mujeres europeas estaban fuertemente regulados, pues se esperaba que el 
silencio, la inmovilidad, la restricción física y la vigilancia social fueran los 
principios fundamentales de su educación. Además, su proceso de 
reintegración en la sociedad estaría marcado por expectativas y roles 
específicos vinculados al ideal de feminidad de su época. Mientras los 
llamados "niños salvajes" de la época (como Víctor de Aveyron y Juan de 
Lieja) fueron sometidos a intensos ejercicios intelectuales y de 
adiestramiento, la conversión de Marie-Angélique en una mademoiselle se 
basó principalmente en la restricción física y la instrucción religiosa dentro de 
conventos y hospitales, a pesar de demostrar una notable inteligencia. 

La segunda sección del libro presenta un estudio realizado por el 
ensayista y poeta Jesús García Rodríguez que, a su vez, se divide en dos 
partes. En la primera, titulada “Aspectos histórico-biográficos”, el autor 
intenta reconstruir la trayectoria biográfica de Marie-Angélique, basado 
principalmente en la investigación del cirujano y escritor francés Serge 
Aroles, autor de uno de los estudios más rigurosos sobre este caso.   

Frente a la hipótesis de H. Hecquet del siglo XVIII, estudios recientes 
han señalado que Marie-Angélique nació en la población nativa conocida 
como los Meskwakis (llamados “zorros” [renards] por los franceses), quienes 
ocupaban parte del territorio de la Alta Luisiana, ubicada en el actual Estado 
de Wisconsin (Estados Unidos), por entonces virreinato de Nueva Francia. 
Fue capturada en 1716 y llevada como esclava a Detroit, donde aprendió 
francés. Más tarde fue enviada a Francia, donde escapó de una manufactura 
de seda en 1721, refugiándose en los bosques.  

Carente de, al parecer, interacciones sociales sólidas y continuas, la niña 
desechó las maneras lingüísticas, corporales, cognitivas y comportamentales 
que había aprendido en años anteriores (que en dichas circunstancias 
resultarían poco o nada útiles). Es en este periodo en el que se puede pensar 
que ella empieza su proceso de adaptación individual al nuevo medio 
(“asalvajamiento”, para usar el término de Tinland). Después de sobrevivir 
casi diez años en el bosque (noviembre de 1721 - septiembre de 1731) sin 
utilizar el habla articulada (se comunicaba con silbidos y gritos), la niña fue 
capturada en Songy y trasladada al castillo del vizconde d’Epinoy y empezó 
un nuevo proceso de resocialización e integración social.  



Reseña 921 

 
 INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. ÉPOCA MODERNA Y CONTEMPORÁNEA, 45 (2025): 917-922 
 ISSN: 2530-6472 

La vida de Marie-Angélique estuvo marcada por numerosos 
acontecimientos y constantes cambios que transformaron su rumbo una y otra 
vez: recibió apoyo económico del Duque de Orleans; vivió en hospicios y en 
seis conventos en diferentes ciudades; llegó a vivir casi en la indigencia 
después de la muerte del Duque; rechazó el afecto de un hombre instruido; 
luchó largamente contra el asma; la reina de Francia, María Leszczyńska, le 
concedió una pensión anual; y falleció con una situación económica favorable 
según los estándares de su tiempo. 

En la segunda parte, titulada “Aspectos antropológicos, lingüísticos y 
filosóficos”, García Rodríguez aborda algunos de los principales temas y 
debates del caso de Marie Angelique en las tres disciplinas enunciadas en el 
título. Dialoga y debate ideas sobre la llamada “naturaleza humana”, la 
cultura, el lenguaje, la política y la historia tanto con autores del siglo XVIII 
como Rousseau, Lord Monboddo y Linneo, como con autores 
contemporáneos como Piaget, Ponty, Chomsky, Vygotski, Malson, Winnicot 
y Lévi-Strauss, entre otros. 

Es en esta parte en la que mejor se despliega el carácter reflexivo y 
argumentativo de García Rodríguez. Frente a los que postulan que el estado 
de salvajismo o de civilización del ser humano es innato, García Rodríguez 
defiende la idea de un proceso constante de adaptabilidad a las circunstancias. 
En este sentido, no existe una naturaleza humana fija ni universal, pues la 
naturaleza de cada persona se construye constantemente en interacción con su 
entorno y las circunstancias que la rodean. El autor sostiene que fue la 
adquisición de la lengua algonquina de su sociedad de origen la que le 
permitió a Marie-Angélique sobrevivir a los diferentes estadios de su vida y 
acomodarse de una manera adecuada a su “proceso civilizatorio”.  

García Rodríguez recuerda que niños salvajes lo son desde una mirada 
moderna y racionalista; sus comportamientos y pensamientos parecen 
extraños porque colisionan con las representaciones y prácticas culturales que 
se consideran “básicas” y que se interiorizan en el proceso de socialización 
durante la etapa vital temprana. La cultura se incorpora (se hace cuerpo): se 
expresa en gestos, formas de caminar, de mirar, de mover las manos o los 
pies, etc. Pero también la cultura es simbólica, y se manifiesta en sistemas de 
pensamiento que nos permiten “navegar” de una manera determinada en el 
mundo, dotando de sentido y moralidad la “realidad”. Somos seres culturales 
y morales en la medida en que somos sujetos sociales.  

Por lo anterior, es entendible por qué individuos que carecieron o a los 
que se les interrumpió el proceso regular de socialización en la infancia (o, 
como en el caso de Marie-Angélique, que debieron adaptarse a nuevos 



922 Reseña 

 
INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. ÉPOCA MODERNA Y CONTEMPORÁNEA, 45 (2025): 917-922 
ISSN: 2530-6472 

contextos sociales, políticos y espaciales), nos parecen “extraños”, “curiosos”, 
“anormales”: son lo que no somos y lo que difícilmente podremos ser y, por 
este camino, nos muestran la indefinición de la naturaleza humana: “El ser 
humano no es nada concreto porque así tiene la posibilidad de serlo todo” 
(García Rodríguez, p. 130, cursivas del original). 

Un halo de misterio continúa envolviendo a Marie-Angélique. Como 
ocurre con la mayoría de niños ferales del pasado, la conocemos por lo que 
otros escribieron de ella, con todas las deformaciones y ocultamientos que 
esto implica, aun cuando sus autores fueron cercanos, o incluso cuando 
intentaron ser lo más fieles posibles a su testimonio o a los hechos. Si bien 
algunos relatos de la época sostienen que Marie-Angélique alcanzó un buen 
nivel de lectura y escritura, y que pervive un documento supuestamente de su 
autoría (un préstamo de dinero del 7 de junio de 1775), no se sabe de textos 
escritos directamente por ella sobre su vida. Tal vez nunca sabremos cómo 
vivió o comprendió los vertiginosos cambios de su existencia.  Es probable 
que la publicación de este libro avive estudios y reabra debates alrededor de 
temas vigentes como la hipótesis del Periodo Crítico, las concepciones de 
género, niñez y otredad en el siglo XVIII, las relaciones entre neurobiología 
y cultura, entre otros.  

 
 

JORGE LUIS APARICIO ERAZO 
https://orcid.org/0000-0002-5966-1335 
Universidad del Valle (Cali, Colombia) 
jorge.aparicio@correounivalle.edu.co 

 

https://orcid.org/0000-0002-5966-1335
mailto:jorge.aparicio@correounivalle.edu.co

