
 

 INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
 ISSN: 2530-6472 

Poder en los conventos, fracaso en los altares: religiosas 
aragonesas en el siglo XVII* 
 
Power in the convents, failure at the altars: Aragonese 
nuns in the 17th century 
 
ELISEO SERRANO MARTÍN 
Universidad de Zaragoza. C/Pedro Cerbuna 12, 50009 Zaragoza. 
eserrano@unizar.es 
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1150-7467. 
 
Cómo citar/ How to cite: SERRANO MARTÍN, Eliseo, “Poder en los conventos, fracaso en 
los altares: religiosas aragonesas en el siglo XVII”, en Investigaciones Históricas, época 
moderna y contemporánea, Extraordinario III (2025), pp. 633-654.  
DOI: https://doi.org/10.24197/1bvncc72 
 
Artículo de acceso abierto distribuido bajo una Licencia Creative Commons Atribución 4.0 
Internacional (CC-BY 4.0) / Open access article under a Creative Commons Attribution 4.0 
International License (CC-BY 4.0). 
 
Resumen: Son muchos los estudios realizados sobre conventos femeninos en los que se hace hincapié 
en que no son un mundo cerrado, hay muchas relaciones con el exterior y conocemos también muchas 
resistencias y rebeldía dentro de los claustros. Con información de los procesos incoados en orden a su 
elevación a los altares y los relatos hagiográficos de las Vidas se puede establecer las relaciones en el 
interior, la intermediación social con los lugares donde estaba el cenobio y los fracasos, mayoritarios, 
en el camino a la santidad. Fracaso debido a múltiples factores: muchos años desde la muerte del 
postulante hasta que se puede iniciar el proceso, vigilancia de la Inquisición, la gran cantidad de 
aspirantes y la alargada sombra de santa Teresa. En los conventos analizados hay mucho poder pero un 
fracaso total en la santidad. 
Palabras clave: Santidad; Convento de la Encarnación; Convento de  San José; Martina de los Ángeles 
Arilla; Josefa de Berride 
 
Abstract:  Many studies have been conducted on women's convents, emphasizing that they are not a 
closed world. There are many relationships with the outside world, and we also know of much 
resistance and rebellion within the cloisters. With information on the processes initiated for their 
elevation to the altars and the hagiographic accounts in the Lives, we can establish the relationships 
within, the social mediation with the places where the monastery was located, and the failures, most 
of all, on the path to sainthood. Failure was due to multiple factors: many years from the death of the 
  
* Este trabajo es parte del proyecto de I+D+i PID2021-126470NB-I00, financiado por 
MCIN/AEI/10.13039/501100011033 y por FEDER Una manera de hacer Europa, del que soy 
IP. Grupo de Referencia BLANCAS (Historia Moderna) del Gobierno de Aragón H01_23R. 
Departamento de Ciencia, Universidad y Sociedad del Conocimiento del Gobierno de Aragón. 

mailto:eserrano@unizar.es
https://orcid.org/0000-0003-1150-7467
https://doi.org/10.24197/1bvncc72
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


634 Eliseo Serrano Martín 

INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
ISSN: 2530-6472 

postulant until the process could begin, the surveillance of the Inquisition, the large number of 
aspirants, and the long shadow of Saint Teresa. In the convents analyzed, there is great power but a 
total failure in holiness. 
Keywords: Holiness; Convent of the Incarnation; Convent of Saint Joseph; Martina de los Ángeles Arilla; 
Josefa de Berride. 
 
Sumario:  Introducción; 1. Las dominicas Martina de los Ángeles Arilla y Josefa Berride; 2. Mariana 
Villaba y sus tres hijas profesas en la Encarnación; 3. El convento de carmelitas descalzas de San José; 
Conclusiones. Bibliografía. 
 

 
INTRODUCCIÓN 
 

Hablar de mujeres poderosas en conventos y con fama de santidad es 
hacerlo ya con investigaciones consolidadas, con un cada vez mayor acopio 
de información y de trabajos que han ido categorizando el trabajo desarrollado 
entre rejas o en espacios cerrados. Pero hablar de espacios cerrados tampoco 
implica que no hubiera influencias, conocimiento, relación con el exterior. 
Muchos tópicos van cayendo cuando se investiga la vida conventual. Si bien 
es cierto que hay muchas profesiones forzadas también conocemos ya muchas 
resistencias y rebeldías dentro de los claustros: desde pleitos familiares hasta 
litigios que llegan a la Rota; rebeldías contra la dirección de la Orden o 
confesores que determinan cambios en la organización conventual …, un 
complejo mundo de referencias y también de relaciones, de sororidad, de 
solidaridades con el exterior afirmando un poder cada vez mayor de autoridad, 
por negociación, consejo…1. 

Entre 1588 y 1767 fueron canonizadas 56 personas, pero sólo 12 fueron 
mujeres2. 

  
1 ATIENZA, Ángela, ed.,  Historias de la sororidad, historias de sororidad. Manifestaciones 
y formas de solidaridad femenina en la Edad Moderna, Madrid, Marcial Pons, 2023. 
MORTE, Ana, “La formación de redes y comunidades en torno a las mujeres con fama de 
santidad en la Edad Moderna. Una propuesta de investigación”, Espacio, tiempo y forma. Serie 
IV. Historia Moderna, 37, 2024, pp. 201-224. DE LA PASCUA, María José, “La carmelita 
María de san José (Salazar): una priora rebelde”, en Atienza, Ángela, Mujeres entre el claustro 
y el siglo: autoridad y poder en el mundo religioso femenino, siglos XVII-XVIII,  Madrid, 
Sílex, 2018, pp 53-81. 
2 ARMOGHATE, Jean R., “La fabrique des saints. Causes espagnoles et procédures romaines 
d’Urban VIII à Benoît XIV (XVIIe-XVIIIe siécles”, en Croizat J. y Vise, M. (coord.), Le 
temps des saints. Melanges de la Casa de Velazquez, 33-2, pp. 15-31. PO-CHIA HSIA, R., El 
mundo de la renovación católica, 1540-1770, Madrid, Akal, 2010, cap. V. Santos de la 
Contrarreforma. 



Poder en los conventos, fracaso en los altares… 635 

 INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
 ISSN: 2530-6472 

Las religiosas en el siglo XVII tuvieron un doble escrutinio, el propio de 
los y las postulantes a la santidad y los filtros por su condición femenina, 
desde la tradicional misoginia eclesial y social, su dependencia de autoridades 
masculinas, el cribado confesional, la intervención de la Inquisición que 
siempre vio con mucho recelo los arrobamientos, raptos místicos y visiones y 
la larga sombra de santa Teresa. 

En el caso aragonés, en el siglo XVII, sólo Isabel de Portugal, infanta de 
Aragón, subió a los altares en 1625 en el pontificado de Urbano VIII. Y en 
este siglo se incoarán diversos procesos a monjas que llegaron a la sagrada 
Congregación de Ritos: sor María Jesús de Ágreda (1602-1665), de la diócesis 
turiasonense, que tiene abierta la causa en la actualidad después de que 
Clemente X en 1673 la elevase a venerable, Martina de los Ángeles Arilla 
(1573-1635) y Josefa Berride (1658-1717). Hay más religiosos que 
comenzaron ese camino pero en este siglo solo Pascual Bailón (1540-1592) 
(aragonés pero que vivió toda su vida en conventos valencianos y murcianos) 
subió a los altares en 1690. Pedro de Arbués (1441-1485) fue beatificado por 
Alejandro VII en 1662. 

En mi interés investigador por aquellas biografías que iniciaron el camino 
a los altares pero que se quedaron en el camino,3 como ya indicó Bertelli, por 
problemas con la Inquisición (demasiados arrebatos y visiones), atasco 
romano (muchos procesos en la Curia), rivalidad entre Órdenes o 
simplemente ausencia de capital para sufragar el costosísimo proceso,4 se 
encuentran algunas de las monjas que en conventos zaragozanos profesaron a 
finales del siglo XVI y siglo XVII y que para sus contemporáneos, a tenor de 
las vidas publicadas o manuscritas en archivos conventuales, iniciaron un 
camino de perfección que por fama y desarrollo vital quizás les pudieran 
llevar a los altares. Al menos, con o sin procesos ese fue el objetivo, a veces 
confesado, de estos editores. 

Tomaré algunas biografías como ejemplos. Quizás una de las diferencias 
con los nombres masculinos a quienes he dedicado atención por su frustrada 
santidad (Jerónimo Baptista de Lanuza, Pedro Cerbuna, Anadón, Selleras…) 
sea el que entre estos hay personajes con “mando en plaza” (los obispos 
  
3 SERRANO MARTÍN, ELISEO, “Santos que quedaron en el camino. Vidas religiosas y 
procesos hacia la santidad en la Edad Moderna. Una aproximación con ejemplos aragoneses”, 
en  Arias, I., Jiménez, E. y. López-Guadalupe, M.L., eds., Subir a los altares. Modelos de 
santidad en la Monarquía hispánica (SS. XVI-XVIII), Granada, EUG, 2018, pp. 155-185. 
4 BERTELLI, Sergio, Rebeldes, libertinos y ortodoxos en el Barroco, Barcelona, Península, 
1984, vid., cap. V. Santos contra santos, p. 89 y ss. “entonces, cada orden pretendía sus propios 
santos y sus propios beatos”. 



636 Eliseo Serrano Martín 

INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
ISSN: 2530-6472 

Baptista de Lanuza o Cerbuna) pero otros sin cargos significativos y los que 
se citan son porteros (Anadón, Selleras), aunque se le añadan andando el 
tiempo cualidades no señaladas en un primer momento. En el caso de las 
monjas, son menos las que inician el proceso de canonización, cuyos primeros 
pasos son los procesos informativos ante el obispo con las respuestas de 
testigos a un cuestionario previo, en los lugares de nacimiento, vida y muerte. 

 
1. LAS DOMINICAS MARTINA DE LOS ÁNGELES ARILLA Y JOSEFA BERRIDE 
 

Con la dominica Martina de los Ángeles  Arilla, nacida en Villamayor 
(Zaragoza) en 1573 y muerta en Benabarre (Huesca) en 1635 se inició un 
proceso canónico finalizado de manera accidentada por la intervención 
inquisitorial. Profesó en el convento de Santa Fe de Zaragoza en fecha incierta 
y con la oposición de su padre, que de esta manera no gestionaba los 2.000 
escudos que su madre le había dejado como dote. Conocemos datos de su vida 
a través de una Autobiografía conservada en los archivos dominicos de la 
provincia de Aragón, junto con los procesos para su canonización, de la Vida 
prodigiosa escrita por fray Andrés Maya y Salaverría5 y editada en 1687 y 
1712, y todo ello estudiado por Alfonso Esponera.6 Cumple con el patrón 
hagiográfico en el que se pondera una infancia virtuosa, con aspectos de 
piedad, humildad, caridad con los pobres y recogimiento. La renuencia de su 
padre a pagar la dote de 300 escudos para monja de velo blanco o de 
observancia retrasó sus votos hasta los 28 años, una edad ya tardía. La vida 
en el convento, según Maya, cubría la normal y rutinaria actividad de tareas 
manuales (ella hizo de bodeguera del agua y enfermera), oraciones privadas 
y públicas y cánticos. No debió encontrarse a gusto en el convento de Santa 
Fe y con cuatro monjas, entre ellas la priora Isabel de Ubid que fue su maestra 
de novicias y una de las testigos del proceso de 1636 más activas, fundó el 
convento de dominicas de San Pedro Mártir de Benabarre en 1632  y allí 
permaneció hasta su muerte tres años más tarde en 1635. Salieron el 22 de 
junio de 1632 de Santa Fe e hicieron noche en Villamayor (lugar natal de la 
  
5 MAYA SALAVERRÍA, Andrés, Vida prodigiosa, y admirable exercicio de virtudes de la 
V.M. Sor Martina de los Angeles y Arilla, religiosa professa del observantissimo Convento de 
San Pedro Martyr de la villa de Benavarre, Madrid: s. e. 1712. 
6 ESPONERA, Alfonso, “Una santa que se quedó en el camino: sor Martina de los Ángeles 
Arilla, O.P. (1573-1635)”, Magallánica, 6, 2020, pp. 64-97. ESPONERA, Alfonso, “Procesos 
para la causa de beatificación de Sor Martina de los Ángeles Arilla, O.P., fundadora del 
convento de Benabarre en el siglo XVII”, Revista de Historia Jerónimo Zurita, 96, 2020, pp. 
229-260. 



Poder en los conventos, fracaso en los altares… 637 

 INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
 ISSN: 2530-6472 

monja) después de haber pasado por El Pilar. El 26 de junio llegaron, con 
procesión a Benabarre Isabel de Ubid priora y fundadora principal (por su 
categoría), Isabel Gisbert, Lucrecia Palau, Inés Sánchez, Magdalena Escurpí, 
Catalina Gómez y Martina de los Ángeles Arilla. Fundado en la observancia 
de la Orden de Predicadores, se señala a Martina de los Ángeles como 
fundadora espiritual. Las dificultades para subsistir, los actos de caridad en la 
localidad y el celo por la observancia forjó su fama de santidad. Y como todas 
las vidas que inician este camino de perfección los biográfos y testigos 
ponderarán en ella su vida interior y virtudes, su virginidad, su recogimiento, 
sus penitencias, la comunión frecuente, múltiples visiones y conversaciones 
con Dios que le reclamaba su presencia en el Cielo. También hacen hincapié 
en los rezos, al Rosario, a las almas del purgatorio, también como remedio a 
las tentaciones, muchas y diversas. Los demonios se le presentaban negando 
la presencia real de Jesucristo en la Eucaristía. Muchos relatos de estas vidas 
santas recogen argumentos antiprotestantes. La delgada frontera que marcan 
las visiones sobrenaturales y los prodigios místicos, a cuya desbordada 
imaginación confesores y biógrafos pocas veces ponen coto, se rompía con la 
intervención de la Inquisición o de la propia Curia vaticana que, desde Urbano 
VIII empezará, de manera más sistemática, a poner límite a esa especie de 
competición por el arrebato más místico por el que parecen competir los y las 
postulantes7.  La madre Martina de los Ángeles escribió una Autobiografía y 
un texto que tuvo una cierta repercusión, hecho para la oración de las monjas. 
Este es un aspecto que se insiste en estas monjas con poder: para consuelo, 
entrega y aprendizaje también de las monjas compañeras de convento; a veces 
también la resistencia prioral a mandatos de provinciales y generales 
establecen una rivalidad de género que se está estudiando desde la perspectiva 
de la sororidad (los vínculos entre ellas) y de reivindicación de su posición 
frente el estatus masculino de la orden. 

La madre Martina de los Ángeles, en sus visiones, involucra a Dios en 
los lugares más pintorescos:  

 
Estando en una ocasión en la bodega, se le apareció Christo medio desnudo y 
con los pies descalzos y pareciendole que por estar el suelo mojado no era razón 
lo pisaron sus reales plantas, tendio con humildad sus pobres basquiñas para que 
le sirvieran de alfombra. No las quiso admitir Christo pero la favoreció diciendo 
Muy bien estoy. Basta que tu alma esté adornada con la humildad que es el 
Trono donde yo descanso8.  

  
7 GOTOR, Miguel, Chiesa e santità nell’Italia moderna, Roma-Bari, Laterza, 2004. 
8 MAYA Y SALAVERRÍA, Vida prodigiosa …, op. cit. p. 33. 



638 Eliseo Serrano Martín 

INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
ISSN: 2530-6472 

También tiene visiones con los santos: en una ocasión fueron san Pedro 
y san Pablo quienes le acompañaron a su sitio en el coro. Muchos dones los 
recibió, dice, por la intercesión de san Vicente Ferrer, santa Catalina de Siena 
o santo Domingo. 

Sus arrobamientos, raptos, vuelos y revelaciones sirvieron como 
apoyatura en su distribución de cuentas, rosarios, cruces con los que subía al 
cielo para que les echaran la bendición. Este reparto le granjeó mucha fama, 
respeto y vinculación con tradiciones anteriores de otras beatas que también 
hicieron esta distribución de cuentas bendecidas. Aunque a la postre la llevó, 
años después de muerta a la Inquisición. No era inhabitual esta práctica entre 
muchas monjas con fama de santidad: Luisa de la Ascensión, María Jesús de 
Ágreda, Águeda de la Cruz…; con este reparto de cuentas, cruces, 
escapularios, rosarios, agnus, estampas… se producían curaciones y otros 
efectos espirituales y corporales. La influencia en la sociedad de estas monjas, 
y Martina a través de esta distribución la tuvo, las hizo poderosas y sus actos 
y palabras seguidos. De esta manera se legitima ante la Orden, ante los 
miembros masculinos de la Orden. Esta legitimación era imprescindible para 
las religiosas puesto que “uno de los pilares en los que se sustentaba la fama 
de santidad de una mujer era la aprobación de la sociedad, por lo que estas 
mujeres debían mantener un discurso y una performatividad creíble para los 
fieles, que les permitiese mantenerse a flote en una sociedad a veces muy 
hostil para ellas y en las que se hallaban permanentemente bajo sospecha”9. 
En el ámbito familiar y en el de la salud muchas de estas monjas y muchas de 
las ordenes terceras fueron escuchadas y tuvieron influencia con sus 
actuaciones, lo hicieron como consejeras porque no solo se trataba de dirigir 
espiritualmente u orientar en materia de religión sino que su ascendencia 
social tuvo una mayor permeabilidad.  

El proceso para la beatificación de sor Martina de los Ángeles comenzó 
pronto pero se perdieron los informes en el viaje a Roma por muerte del que 
los llevaba. Por los decretos vaticanos debieron esperar  50 años  cumplidos 
de su muerte para iniciar nuevamente el proceso. Comenzó el 18 de 
noviembre de 1685 pero no hay constancia de que llegara a Roma. Se 
conservan en el archivo general de los dominicos  los dos procesos 
informativos de la beatificación con las preguntas y respuestas de un buen 
número de personas que testificaron en dicho proceso10. En 1687 se publicó 

  
9 MORTE, Ana, “Josefa Verride y Martina de los Ángeles. El difícil camino hacia la santidad”, 
Scripta, 8, 2016, pp. 177-193, en p. 183. 
10 ESPONERA, Alfonso, “Procesos…” , op. cit. 



Poder en los conventos, fracaso en los altares… 639 

 INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
 ISSN: 2530-6472 

la biografía escrita por Maya y Salaverría, reeditada en 1712. Informes de la 
Inquisición sobre visiones y objetos vinculadas a la monja debieron enfriar el 
asunto, ya que el Índice expurgaorio de 1739 mandó recoger sus estampas y 
rosarios. Según la normativa papal y el decreto super non cultu no se podía 
representar con aura ni poner rayos ni resplandores sobre la cabeza o luces en 
los retratos de los varones y mujeres con fama de santidad. Urbano VIII 
promulgó un decreto el 13 de marzo de 1625 por el que se prohibía el culto 
público o privado a los muertos con fama de santidad11. Se mantuvo la 
devoción al menos hasta 1767, según reza la estampa abierta por Miguel 
Audo, y a finales del XVIII se prohibieron “sus retratos con aureolas y el 
padre eterno sobre su cabeza, en otras Cristo y María Santísima a sus lados 
llenandola de resplandores: Se mandan recoger todas las cruces, cuentas, 
piedras, tierra de su sepulcro que se divulgaron como reliquias”12. Hay 
después del Índice de 1739 varios retratos de la madre, de reconocidos 
grabadores, José Beratón, Mateo González, Juan Palomino (1771) y José 
Lamarca (1772). Después no hay constancia documental. 

Josefa Berride (1658-1717), fue terciaria dominica y vivió en casa de sus 
padres, en Huesca, donde nació y murió, en donde recogía y ejercía de 
directora espirtual de un grupo de mujeres. Con una infancia difícil tuvo que 
superar una ceguera casi total desde los 8 años. Tomó el hábito de la orden 
tercera de Santo Domingo a los 18 años. El proceso de beatificación de Josefa 
Berride comenzó a instancias del obispo oscense Pedro Gregorio de Padilla 
que lo envió a la sagrada Congregación de Ritos en Roma y se conserva en el 
Archivo Apostólico Vaticano13.  

Todos los que responden a las preguntas tienen conocimientos directos 
de la postulante, pues fueron pocos meses los que separan el óbito del 
comienzo del proceso. Algunos de los religiosos que testificaron eran de la 
orden de predicadores, sus hermanos de religión. Consideran que Josefa 
Berride tiene un alto grado de contemplación, con magisterio y fama de 
  
11 SERRANO MARTÍN, Eliseo, “La santidad en la Edad Moderna: límites, normativa y 
modelos para la santidad”, Historia Social, 91, 2018, pp 149-166. 
12 ESPONERA, Alfonso,  “Una santa…”, op. cit., p. 93. 
13 Archivo Apostólico Vaticano [AAV]. Congr. Riti, Processus, 2142. Utilizado por 
SERRANO MARTÍN, Eliseo, “Escribir la santidad desde el claustro: testimonio de los 
hermanos de religión”, en Callado, Emilio, Letras desde el claustro. Cultura escrita de las 
órdenes religiosas en la Monarquía de España (siglos XVI-XVIII), Madrid, Sílex, en prensa. 
LÓPEZ Y FRANCO, Pedro, Comercio espiritual en fe de la Iglesia militante con la triunfante 
: practicado, y explicado en la vida, y virtudes de ... Sor Josepha Berride, de la tercera orden 
de Santo Domingo ... / lo escrive y da a la luz publica el D.D. Pedro Lopez y Franco ... y lo 
dedica a ... Fr. Thomàs Ripoll ... Zaragoza, Pedro Ximenez, 1730, pp. 168 y ss. 



640 Eliseo Serrano Martín 

INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
ISSN: 2530-6472 

directora de mujeres pías y religiosas, con buena instrucción en la fe y doctrina 
cristiana y en los evangelios. Conocedora de santo Tomás, veneraba a santos, 
imágenes y reliquias. Ponderan su obediencia, pobreza y castidad.  María de 
Lay, terciaria dominica, le acompañó durante mucho tiempo y será la que 
dirigirá el beaterio que en 1725 se levantará por indicación de Berride. Tiene 
53 años y ha tratado con Josefa Berride en más de 30, dice que con un trato 
familiar día y noche en las enfermedades y con motivo de estar vecina a su 
casa y de haber oído también celebrar su virtud. María Lay confiesa que antes 
de vestir el hábito, iba a su casa, con otras mujeres pías, a jercicios espirituales. 
En su casa se reconocieron sus arrebatos después de comulgar, se mortificaba 
con cilicios y disciplinas, vestía túnicas de lana, dormía en una cama dura, 
siempre comía de vigilia y hacía mucha oración. A Lay le enseñaba la doctrina 
del Evangelio, a Santo Tomás, al beato Juan de la Cruz y a Santa Teresa. 
Recibía con frecuencia los sacramentos entre los éxtasis.  Algunos de estos 
éxtasis y arrobos fueron reconocidos en la literatura de la época: “la purificó 
el señor con penetraciones muy fuertes de dardos y saetas, en cuyos lances era 
preciso tenerla dos o tres, porque le hacían dar gritos hasta el cielo”14. De las 
cuatro virtudes cardinales destacó en la prudencia por su silenciosa reflexión 
en los dictámenes, dispuesta al consejo y dirección de personas devotas, en la 
fortaleza por su sufrimiento en el maleficio de sus enfermedades, en la justicia 
por la observancia de los preceptos divinos y en la templaza por su abstinecia, 
vigilia y ayuno. La obediencia también adornó su vida y eso que insistió la 
testigo en que sufrió muchos desprecios de los propios y del convento de 
Santo Domingo. Berride es un ejemplo de religiosa con influencia en el 
entorno. Caracterizada por su piedad y recogimiento, buscó, en la 
mortificación y las disciplinas, las experiencias místicas y en la instrucción de 
mujeres en casa el reconocimiento social. 
 
2. MARIANA VILLALBA Y SUS TRES HIJAS PROFESAS EN LA ENCARNACIÓN 
 

El padre Roque Faci, además de editar un libro fundamental con la 
recopilación de las devociones marianas en Aragón15 publicó en 1761 unas 

  
14 AAV. Congr. Riti, Processus, 2142, f. 139r. 
15 FACI, Roque, Aragón reyno de Christo y dote de María Santísima fundado sobre la 
columna inmovil de nuestra señora en su ciudad de Zaragoza…, Zaragoza, Joseph Fort, 1739. 
GIMENO-MALDONADO, Cristina, Roque Alberto Faci (1684-1774). Una biografía 
cultural en el Aragón del siglo XVIII, Zaragoza, IFC, 2019. 



Poder en los conventos, fracaso en los altares… 641 

 INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
 ISSN: 2530-6472 

biografías de monjas del convento de la Encarnación de Zaragoza16 que nos 
ofrecen una visión del complejo mundo en el interior del convento en el que 
conviven, en este caso, tres hermanas con trayectorias distintas que van de un 
camino de perfección clásico a otro con vocación menos firme que hizo que 
hubiera ciertas “inobservancias”, malos comportamientos de una de las 
hermanas Escobar y otras jóvenes creando problemas de convivencia y de 
observancia de la regla. Incorpora el asunto del intento de fuga de un grupo 
de novicias y las crisis que van a tener fruto de que según Faci eran “locas, 
fatuas, y quizas habían entrado sin vocación”17, llevando una vida relajada y 
afectada por el gusto de fiestas con motivo religioso y de profesión de 
novicias. A pesar del carácter religioso de ciertas fiestas Faci las critica porque 
considera que son momentos de tentación y que el efecto que causan en las 
monjas es perturbador. El libro del padre Faci recoge una breve síntesis de la 
fundación del monasterio de la Encarnación de carmelitas observantes en 
Zaragoza en 1615 con mecenazgo de Ana Carrillo18. Sor Serafina Andrea 
Bonastre (1571-1649) figura como fundadora y primera priora del 
convento19. Mariana Villalva era tercera de la orden de san Francisco de 
Paula, había enviudado dos veces, la última de Gaspar Escobar con quien se 
había casado en 1589 y tuvo trece hijos, de los que conocemos a Emerenciana 
(1598), María (1599), Agustín (1602), Mariana (1603-1660), Margarita 
(1608-1642), Francisco y José, religioso de san Francisco de Paula. Las tres 
hijas fueron monjas en la Encarnación y a ellas dedica el libro, distinguiendo 
entre María (que muere pronto) y Margarita, una de las muchas monjas sin 
vocación que entraron en religión. De la segunda de las hijas, Mariana, apenas 
habla de ella. Faci construyó el libro con apuntamientos que tenía y que le 
habían llegado directamente y que depositó en 1718 en el convento; 
pidéndolos después cuando editó las biografías en 1761. Es este un linaje 
carmelitano20 del que se había perdido la memoria en el propio convento. 

  
16 FACI, Roque, Vida de la V. Mariana Villalva y Vicente y la de sus tres hijas Sor María, Sor 
Margarita y Sor Mariana Escobar del Orden de Nuestra Señora del Carmen, en su convento 
de la Encarnación de la ciudad de Zaragoza…, Pamplona, Pasqual Ibañez, 1761. 
17 FACI, Roque, Vida de la V.M., op. cit.,p. 392. 
18 Ibid, pp. 1-33. 
19 LUMBIER, Raimundo,, Vida de la V.M. Sor Serafina andrea Bonastre, fundadora 
principal del convento de la Encarnación de monjas de la observancia de Nuestra Señora del 
Carmen de Zaragoza…, Zaragoza, Juan de Ibar, 1675. 
20 GIMENO-MALDONADO, Cristina “La herencia espiritual. Unn linaje carmelitano en la 
Zaragoza del siglo XVII”, Manuscrits, 33, 2015, pp. 75-94. 



642 Eliseo Serrano Martín 

INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
ISSN: 2530-6472 

El padre, un torcedor de seda en buena posición económica, no era 
partidario de que sus hijas entraran en religión pero después de un sueño y la 
interpretación que de él hizo fray Antonio Oliván dio licencia a María y a 
Mariana pero no a Margarita. La madre Mariana tuvo episodios místicos 
sobre todo en recintos sagrados e interpretó algunas señales como la entrada 
en la Encarnación de sus tres hijas.  A lo largo de su vida se autoinfligía 
castigos corporales y duras penintencias y ayunos. Al final de sus días 
interpretó avisos de su próxima muerte. Llevó una vida contemplativa, con 
múltiples acciones de una religiosidad barroca.   

Pero a Faci le interesaron las vidas de sus hijas porque fomentó su 
instrucción y las puso en un camino que de este modo sublimaba su propia 
vida y existencia como beata. El caso de María es paradigmático de la joven 
que entra en religión con intensa vida cristiana e influencia de su madre. 
Recibió el velo en 1618 y escribió un diario espiritual que Faci transcribe en 
extenso y en donde recoge la multitud de favores divinos y explica sus estados 
de ánimo. Como mucha de esta literatura entre religiosa y autobiográfica 
llamaba a Jesús su esposo, siempre es el diablo quien la maltrataba, tuvo 
experiencias místicas con la divinidad, el ángel de la guarda y visiones de 
santos o de la Virgen María. Murió joven, a los 34 años, y su vida es un 
compendio de lecturas, reflexiones entre sermones y la Imitación de Cristo y 
acciones de mortificación y abnegada actitud en un convento de clausura. La 
segunda de las hijas, Mariana, profesó en 1619, a los 16 años. Faci resalta de 
ella su vida basada en los trabajos realizados en el convento, sus oraciones, la 
mortificación y disciplina. Considerada muy virtuosa y devota del Santísimo 
Sacramento y de la comunión, fue maestra de novicias y priora. Como en 
muchas ocasiones los confesores mandaban a las monjas escribir relatos 
autobiográficos contando sus experiencias misticas (Mariana solo relata una 
con Serafina Bonastre). 

La tercera de las hermanas Escobar, Margarita, es el ejemplo de mujer 
redimida. Una monja sin vocación que acaba asumiendo toda una vida de 
ejemplaridad. Como sus hermanas era instruida y fue admitida a los 10 años. 
Se indica que trabó amistad con las jóvenes y comenzó a leer libros profanos 
y  practicar “actos torpes” como tentaciones a la pureza. En los primeros 
momentos “se distrae, quiere dexar el habito y la detiene el Niño Jesús”21, 
pero sigue adelante con la profesión y fue sacristana menor. Hay un episodio 
que señala el problema que había en el interior de los conventos por el afecto 

  
21 FACI, Roque, Vida de la V.M., op. cit., cap. 6, p. 378. 



Poder en los conventos, fracaso en los altares… 643 

 INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
 ISSN: 2530-6472 

que sentían algunas religiosas. Dos hermanas competían por la amistad y 
cariño de Margarita. Dice Faci:  

 
pareció demasía tal el amor que Margarita tenia a una de las dos hermanas, que 
las llegaron a mandar en virtud de Santa Obediencia, que no se hablasen…y 
confieso que ella para sus divertimentos y conversaciones la hacía hacer a la otra 
todas las diligencias necessarias para salir con su depravado intento. Acidente 
tan vil y tan feo, que hasta la pluma se llena de rubor escriviendo, nace de la 
mala crianza en el noviciado, pensando las monjas, que en esos alagos indignos 
aun de su sexo mugeril está la prudencia y toda es prudencia carnal, enemiga de 
la verdadera devocion22.  

 
Más adelante se pregunta “y que diria san Francisco de Sales , virgen 

puro, si supiera que muchos de essos alagos y llanezas entre religiosas, 
nacieran de corazon dañado de la lascivia? Seran los mismos alagos que 
tizones del infierno?”23; la misoginia clerical aflora, “las mugeres 
(exceptuando muy pocas) todas son vanas, si jovenas baylan, lo mismo haran 
siendo viejas”24. Finalmente Margarita se retira “de criaturas”, escarmentada, 
después de sufrir tormento por sus acciones y pensamientos. Pero las 
tentaciones volvieron en 1636 con una batalla contra la pureza que finalmente 
pudo vencer asistida por Dios y ayudada por diversas visiones y asistencias, 
llegando a compararse con Job en las pruebas que le mandaba el Señor, desde 
enfermedades de la garganta, cólicos y viruelas y penas como un exorcismo 
por energúmena (endemoniada)… Por la biografía de Margarita pasan un 
buen número de religiosos que le consuelan, le dan ánimos, le enseñan 
caminos, tiene visiones con ellos…; es el caso de santa Coleta reformadora 
de las religiosas de santa Clara en Italia, san Francisco de Paula, visiones de 
la Trinidad, María Magdalena de Pazzis, san Francisco de Asís, san Juan 
Bautista, santa Teresa de Jesús, san Ignacio de Loyola, san Bartolomé y la 
madre sor Martina de los Ángeles Arilla de la que encuentran cartas en el 
convento que envían para sanar a su director el padre Bartolomé Viota. Faci 
acaba su relato con las intervenciones en torno a la guerra de España y Francia 
en 1640. Antes, en el sistio de Fuenterrabía en 1638, había ofrecido sus 
oraciones y la intercesión de Nuestra Señora del Populo, imagen venerada en 
el convento. También debió rogar por el rey de Inglaterra. Son también 
habituales estas acciones de mujeres con fama de virtud y santidad en la 
  
22 Ibid, p. 393. 
23 Ibid, p. 394. 
24 Ibid  



644 Eliseo Serrano Martín 

INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
ISSN: 2530-6472 

política hispana del momento, baste recordar a sor María Jesús de Ágreda25. 
Margarita murió el 26 de julio de 1641. 

El libro de Faci quiere recuperar la memoria de varias monjas con vidas 
esforzadas en un camino de perfección que no lograron que se estableciera 
proceso informativo para llegar a los altares. Representan un linaje 
característico por los diferentes modos de afrontar su recorrido por el 
convento de la Encarnación, con el modelo de la Virgen María y el de santa 
Teresa; una vida ejemplar, la de María, intelectual, con escritos y buena fama, 
otra la de Mariana engarzada en una medianía vocacional y eficaz trabajadora 
conventual y finalmente Margarita, el ejemplo de redención femenina con 
ayuda de los santos y santas referentes de la Orden y de la religión que ve 
como sus torpes actos condenados por Faci como ataques a la pureza se 
subliman por el vigor de las creencias y en la vida mortificada y de ascetismo 
que debe imperar como modelo de religiosa conventual. Ana Morte finalizaba 
su trabajo sobre estas vidas de la Encarnación: “El modelo de santidad se 
muestra en este caso tan flexible, que consigue no sólo que alguien como sor 
Margarita encaje en él, sino que se muestren las desviaciones de la norma de 
un convento como el de la Encarnación sin perjuicio del relato 
hagiográgico”26 

 
3. EL CONVENTO DE CARMELITAS DESCALZAS DE SAN JOSÉ 
 

Uno de los cenobios más importantes en la ciudad de Zaragoza desde su 
fundación a finales del siglo XVI fue, sin duda, el de San José de carmelitas 
descalzas. Santa Teresa no llegó a estar en Zaragoza y no fundó ningún 
convento pero dejó el encargo a su discípula Isabel de santo Domingo, que lo 
llevó a cabo en 1588. Todas las biografías de las monjas, hasta mediados del 
siglo XVII, fueron hechas por Miguel Baptista de Lanuza, infanzón 
zaragozano que tuvo dos hijas en dicho convento. 

Isabel de santo Domingo nació en Cardeñosa (Ávila), el 25 de marzo de 
1537. Huérfana desde los 14 años de padre y madre se educó con su tío en 
Ávila, conoció como confesor a san Pedro Alcántara e ingresó en el convento 
de san José de Ávila en 1563 tomando el hábito el 4 de octubre de 1564 y 
  
25 MORTE, Ana, Misticismo y conspiración. Sor María Jesús de Ágreda en el reinado de 
Felipe IV, Zaragoza, IFC, 2010. 
26 MORTE, Ana, “La fama de santidad femenina en el convento de la Encarnación de 
Zaragoza”; en Serrano, Eliseo y Gascón, Jesús, Poder, sociedad, religión y tolerancia en el 
mundo hispánico: de Fernando el Católico al siglo XVIII, Zaragoza, IFC, 2018, pp. 963-976, 
p. 976. 



Poder en los conventos, fracaso en los altares… 645 

 INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
 ISSN: 2530-6472 

profesando el 21 de octubre del año siguiente. Compañera de santa Teresa de 
Jesús (1515-1582) le acompañó a Toledo ( a Pastrana) y allí se quedó como 
priora, con problemas con la princesa de Éboli hasta que se trasladaron al 
recién fundado convento de Segovia, en 1574, donde permaneció hasta 1588. 
Ese es el año que acudió a Zaragoza a fundar el convento de San José de 
carmelitas descalzas. En 1598 fue priora en Ocaña, después pasó a Segovia y 
luego a San José de Ávila donde ejerció algunos años de priora y murió el 13 
de junio de 1623. La biografía escrita por Baptista de Lanuza hace hincapié 
en el poder sugestivo, de persuasión y autoridad que tenía Isabel de santo 
Domingo. Su correspondencia despliega resignación, aceptación de designido 
divinos y continuas referencias a la oración y acatamiento providencialista27. 
Es el modo de afirmar este poder de persuasión y de referencia de autoridad 
moral, sobre todo en el mundo conventual. Hay también referencias a 
enfermedades y cuestiones de salud, de economía y munificencia de 
protectores y bienhechores y muchas a santa Teresa como ejemplo a imitar, 
de virtud y luchadora.  

En la Vida de Isabel de santo Domingo escrita por Baptista de Lanuza28, 
un capítulo lo  dedica a la fundación del convento de San José de Zaragoza 
donde fue priora y monja diez años. Sus periplos por tierras castellanas y sobre 
todo sus enfermedades y muerte en san José de Ávila ocupan una parte 
sustancial. La muerte, exequias y señales diversas sobre la gloria de la monja 
cierran la trayectoria vital de Isabel de santo Domingo. Baptista de Lanuza 
insiste en la veneración y fama que tenía la madre entre los generales y 
prelados de la Orden y entre personas “muy graves de España” y se señalan 
como virtudes heroicas: la fe, caridad, castidad, pobreza y obediencia y las 
actividades y actitudes hacia los santos, la Virgen y a las almas del purgatorio. 
También tiene visiones y encuentros con la santa, bajada del cielo, para su 
consuelo pero también para perfeccionar la orden. Fue, en 1610, una de los 
testigos más significativos del proceso de beatificación de santa Teresa de 
Jesús. 

  
27 GIMÉNEZ, Elena, “Cartas al dictado. El epistolario de la madre Isabel de santo Domingo 
(Convento de san José de carmelitas descalzas de Zaragoza)”, en Baranda, Nieves y Marín, 
María Carmen,eds., Letras en la celda. Cultura escrita de los conventos femeninos en la 
España moderna, Madrid, Iberoamercana Vervuert, 2014. pp. 255-272, p. 263. 
28 BAPTISTA DE LANUZA, Miguel, Vida de la bendita madre Isabel de santo Domingo, 
compañera de santa Teresa de Jesús, coadjutora de la santa en la nueva reforma de la 
Orden…, fundadora del Monasterio de S. Joef de Çaragoça…, Madrid, Imprenta del Reino, 
1638.. 



646 Eliseo Serrano Martín 

INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
ISSN: 2530-6472 

No se conocen procesos incoados para su canonización. Fue una más de 
monjas con poder y fama de santidad que no iniciaron el camino a los altares. 
O no se les permitió. 

Otra de las que tuvo poder en el convento y cierta fama de santidad es la 
madre Feliciana Eufrosina de san José (Calahorra 1564- Zaragoza, 1652) y 
conocemos su vida gracias a sus escritos recogidos en su Autobiografía 
manuscrita, sus cartas, varios escritos de reflexión y la edición, con todo lo 
que ello significa de modificación y mediación, de su autobiografía, ya como 
Vida, nuevamente a cargo de Miguel Baptista de Lanuza29, bienhechor del 
convento. Fue una niña muy devota, rezando habitualmente e infringiéndose 
castigos corporales en un inicio de mortificación que continuará toda su larga 
vida. También como otras niñas sufrió la negativa de sus padres, que la 
querían casar, lo que determinó que a los 13 años saliera de casa y fuera al 
convento cisterciense de Santa Maria de Herce en La Rioja. Al final pasó una 
temporada en Villafranca (Navarra) en casa de unos tíos donde el pueblo la 
tenía por santa por su implicación en el cuidado de los enfermos con oraciones 
e imposición de manos. Aquí oyó a un religioso de san Agustín hablar de 
Teresa de Jesús y quiso entrar en el Carmelo y se inclinó por Pamplona pero 
la presencia de un carmelita que venía de Zaragoza hizo tornar el rumbo y se 
dirigió al de San José de Zaragoza pues le habían dicho que hacía poco una 
discípula de Teresa, Isabel de santo Domingo, lo había fundado. Fue a 
Zaragoza con el pretexto de servir a la condesa de Aranda pero con el 
propósito de entrar en religión, zafándose así de la tutela familiar. Profesó en 
el convento de San José el 12 de septiembre de 1593 (cinco años después de 
su fundación) siendo la propia priora Isabel de santo Domingo su maestra, 
mostrándole la novicia muchos problemas de conciencia y de sugestión. Su 
biógrafo insiste en ese camino de perfección que marcó Teresa y otras 
místicas y santas anteriores, con la práctica habitual de la oración y los favores 
que se consiguen con ella. Profecías, prodigios de reliquias y confortamiento 
de las almas del purgatorio son otros aspectos de su recogimiento. La 
humildad, obediencia, caridad, paciencia o mortificación son virtudes 
destacadas en su biografía. Son muchas las dolencias que le achacaron y anota 
su resignación y constancia en sus padecimientos recibidos como forma de 
ganar el cielo. Murió el 7 de junio de 1652 y se le hizo el entierro con misa 
  
29 BAPTISTA DE LANUZA, Miguel, Vida de la Venerable Madre Feliciana de San Joseph, 
carmelita descalza y priora del Convento de San Joseph de Zaragoza, Zaragoza, Domingo la 
Puyada, 1654. GIMÉNEZ, Elena, “Autobiografía y camino de perfección: la vida de la madre 
Feliciana Eufrosina de san José”, en Serrano, Eliseo, Cortés, Antonio L. y Betrán, José L., 
Discurso religioso y Contrarreforma, Zaragoza, IFC, 2005, pp. 203-220. 



Poder en los conventos, fracaso en los altares… 647 

 INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
 ISSN: 2530-6472 

solemne poniéndose en la bóveda del coro en nicho separado, con asistencia 
del virrey el conde de Lemos, del duque de Híjar, el conde de Andrade, “y de 
otros señores, caballeros y personas de todos estados, que a vozes la llamaron 
santa”30. Esta fama de santidad también la expresó Isabel de santo Domingo 
antes de morir en cartas al propio Lanuza.  

A pesar de la fama de santidad no se incoó proceso para el inicio de ese 
tortuoso camino que fue siempre la promoción a los altares. Tenía una orden 
potente, los carmelitas descalzos, pero la figura de santa Teresa era tan grande 
que eclipsó a todas las que le siguieron. O era muy pronto o los plazos puestos 
por Roma desbarataron muchos planes, porque era necesario esperar 50 años 
después de la muerte y en este tiempo tenía que haber prendido muy fuerte la 
llama para mantenarla en la memoria. Y sí, había una biografía construida con 
los manuscritos encargados en su mayor parte por sus confesores, a semejanza 
de cientos de monjas en cientos de conventos españoles, tenía una fama en la 
ciudad a través de caballeros, ciudadanos y nobles que alimentaban esas 
relaciones con la clausura, había escrito, y editado, un libro, Recreación 
espiritual31, con ejercicios para que las religiosas cumplan con su regla y 
constituciones. Y en él reflexiona sobre la negación al amor a si mismo y su 
amplificación del amor a Dios, ejercicio de virtudes, afecto de la fe, 
obediencia, castidad, pureza de corazón, pobreza de espíritu, paciencia ante la 
tribulación y una serie de actos que contribuyen a una buena organización de 
la comunidad, del silencio, la asistencia al coro, no estar ociosa en la 
celda…confesión, comunión sacramental y espiritual. En el diálogo segundo, 
más profundo, invoca la unión pasiva (en la que el alma se llena del Espíritu 
Santo) y la preparación para el matrimonio espiritual. 

Lanuza narra el espinoso asunto del nuevo convento fundado por Diego 
Fecet (las Fecetas)32. A las monjas del convento de San José les dijo 
primeramente que podía fundarles en el mismo convento la renta necesaria 
para recibir monjas sin dote. No debió ser bien recibida la propuesta y Lanuza 
dice “es grande el error que cometen los seglares cuando procuran en 

  
30 Ibid, 243. 
31 FELICIANA DE SAN JOSÉ, Instrucciones de religiosas con título de Recreación 
espiritual, compuesta en dos dialogos por … priora del monasterio de san Josef de 
Zaragoça…Zaragoça, Domingo la Puyada, 1654. MARÍN, María Carmen, “El escrito oculto, 
las redes y la construcción autorial de Feliciana san José (Recreación espiritual,1654)” en 
RUIZ, Pedro, ed., Autor en construcción. Sujeto e institución literaria en la modernidad 
hispana (siglos XVI-XIX), Zaragoza, PUZ, 2019, pp. 153-182. 
32 OLIVAN, Isabel, El convento de las Fecetas de Zaragoza. Estudio histórico artístico, 
Zaragoza, Caja de Ahorros de Zaragoza, Aragón y Rioja,1983. 



648 Eliseo Serrano Martín 

INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
ISSN: 2530-6472 

semejantes materias, no que su devocion se ajuste a los sagrados institutos 
(que se hizieron con mucha luz del cielo ) sino que se acomoden a sus 
dictámenes”33. Tras el fracaso de un primer intento, Fecet fundó uno con el 
nombre de santa Teresa sujeto al ordinario lo que conllevó nuevos pleitos con 
la Orden. Y la madre Feliciana se vio envuelta en todo el pleito porque le 
acusaron de ser la causante de todos los sinsabores del conflictivo asunto 
fundacional durante los tres o cuatro años que duró la controversia entre 
Roma, Madrid y Zaragoza. Es capítulo poco aclarado de la historia religiosa 
zaragozana34. 

Miguel Baptista de Lanuza escribió, además de los citados libros de 
religiosas carmelitas descalzas, otro en el que propone un singular diseño de 
santidad, un camino colectivo de santidad que vincula comunitariamente a la 
Orden descalza a través de singulares biografías de profesas en el convento 
de San José de Zaragoza, hijas de linajes vinculados al reino de Aragón y a lo 
que se ha denominado clientela real. Uno de sus componentes es el propio 
escritor de la Fundación y excelencias35 que tuvo dos hijas, Teresa María y 
Vicenta Josefa, profesas en dicho convento. Y a las dos las puso en relación 
con el camino de perfección de dos monjas a las que biografió: a Teresa María 
con su maestra de novicia la madre Gerónima de san Estevan, de la que editó 
el libro de su Vida36 y a Vicenta con Feliciana Eufrosina; recordemos que 
entró en la vacante que dejó esta. Fueron tres los aspectos que quiso trasmitir 
en esta obra: la preocupación por su salvación eterna, el apoyo para glorificar 
a sus dos hijas carmelitas descalzas y al convento y a la orden religiosa a la 
que pertenecían y, finalmente, el ensalzamiento de un destacado grupo de 

  
33 Ibid, p. 187. 
34 ESMIR Y CASANATE, José, Por el observatissimo convento de las muy reverendas 
madres, priora y religiosas de santa Teresa de Iesus de Çaragoça, [sin fecha, pero segunda 
mitad del siglo XVII] 
35 BAPTISTA DE LANUZA, Miguel, Fundación y excelencias del convento de S. Ioseph de 
Carmelitas descalzas de Çaragoça, vidas y elogios de treynta religiosas que han vivido y 
muerto en el…, Zaragoza, Herederos de Pedro Lanaja, 1659. GÓMEZ ZORRAQUINO, José 
I., “Algunas  -venerables- carmelitas descalzas: las hijas y allegadas de los oficiales relaes en 
Aragón”, en Actas. Congreso Interuniversitario Santa Teresa de Jesús, maestra de Vida, 
Avila, Universidad católica de Ávila, 2015, pp. 601-619. GÓMEZ ZORRAQUINO, José I., 
“El singular diseño de santidad que elaboró Miguel Batista de Lanuza”, en Serrano, Eliseo y 
Gascón, Jesús, Poder, sociedad, religión y tolerancia en el mundo hispánico: de Fernando el 
Católico al siglo XVIII, Zaragoza, IFC, 2018, pp. 817-836.  . 
36 BAPTISTA DE LANUZA, Miguel,  Vida de la venerable madre Geronima de san Estevan, 
religiosa carmelita descalza y cinco veces priora del convento de S. Josef de Zaragoza…, 
Zaragoça, Domingo la Puyada, 1658. 



Poder en los conventos, fracaso en los altares… 649 

 INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
 ISSN: 2530-6472 

oficiales regios, miembros de la clientela real, vinculados a las carmelitas 
descalzas, a los que también colocó en el camino de la santidad. 

Para ensalzar a la clientela real escribió sobre las esforzadas vidas y 
biografías de diferentes monjas pertenecientes a estos linajes: los Torrellas 
emparentados con el conde de Sástago, los Baptista de Lanuza (con un 
Justicia de Aragón y un Obispo), Ram, Pérez de Nueros, Donlope, Casanate, 
Hortigas, Vaguer, Portolés, Pérez de Oliván o Funes. Todos oficiales de la 
Corte del Justicia, la Real Audiencia, Consejo de Aragón, Concejo de 
Zaragoza 

Una intensa labor editorial para glorificar al Carmelo descalzo poniendo 
énfasis en una santidad colectiva. Ni que decir tiene que ninguna de ella 
completó el camino a la santidad y que tampoco por ninguna de ellas se 
iniciaron los procesos canónicos para los diferentes estadios de la santidad. 50 
años son muchos para que perdure la memoria de todas ellas. Más bien parece 
que con el libro Baptista de Lanuza busque glorificar a una elite ciudadana y 
regnícola que ofrece a sus hijas a una orden santa y en las que replica 
enseñanzas de santa Teresa a quien tienen como referente absoluto y a una 
orden a quien prestaron atención y apoyo desde el momento de su fundación 
en 1588.  
 
CONCLUSIONES 
 

Para el análisis de la santidad son imprescindibles los procesos de 
beatificación o canonización incoados por las autoridades religiosas; muchos 
de ellos no pasaron de un primer escalón, el del ordinario de la diócesis, pero 
demuestran en las declaraciones de los testigos el arraigo de los jalones del 
camino de santidad y también, con determinados aspectos de la vida de la 
pretendida santa, los elementos que las autoridades eclesiásticas consideraban 
imprescindibles para subir a los altares. Esta fama de santidad de las monjas 
que inician este camino a la santidad se fundamenta, tanto en sus virtudes 
como en su capacidad de intermediación social. Era necesario generar 
imágenes que permanecieran en la memoria a lo largo del tiempo y que fueran 
recordadas en el momento de inciar el proceso que, según la normativa del 
Dicasterio para los Ritos debieran ser pasados 50 años de la muerte del o la 
postulante. El arraigo territorial, la extensión y la influencia por pueblos y 
ciudades era necesario y está también en el origen de este camino a los altares. 

En conjunto, en su número, la santidad femenina fue débil, a pesar de las 
muchas postulantes. La primera mitad del siglo XVII ofrece un ramillete bien 
significativo de monjas con virtudes heroicas dispuestas a aumentar la fama 



650 Eliseo Serrano Martín 

INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
ISSN: 2530-6472 

y grandeza del carmelo descalzo, una de las hechuras terrenales de la 
oligarquía zaragozana, las elites regnícolas y la clientela regia. También se 
actuó de forma parecida en el cenobio zaragozano de la Encarnación. Pero 
entre tantas esforzadas vidas ¿a quien elegir? La figura de santa Teresa sin 
duda eclipsó a muchas de las postulantes. Y la Inquisición truncó el camino 
inicaido por Martina de los Ángeles al mandar reecoger las estampas, cuentas, 
rosarios y otros objetos, considerados reliquias, utilizados con fines sanadores 
y terapeúticos; en definitiva, milagrosos. 

Este camino truncado debe hacernos preguntar por qué. Muy 
posiblemente haya que tener en cuenta el hecho de los conflictivos momentos 
que atravesaron los conventos carmelitas, con dos el de San José y el de Santa 
Teresa, con influencias de diferentes sectores nobiliarios, de la oligarquía 
ciudadana y con pleitos con el arzobispo y entre ambos por la fundación y 
trasvase de monjas de uno a otro. El hecho de la canonización temprana de 
santa Teresa enfriaría las de sus sucesoras, y no solo en Zaragoza. Y los 
esfuerzos económicos disuadirían en gran medida porque posiblemente la 
munificencia de los bienhechores del convento no se pusieran de acuerdo a 
quien promocionar.  

En definitiva, mucho poder en el convento pero también fracaso total en 
la subida a los altares. 

 
BIBLIOGRAFÍA 

 
ARMOGHATE, Jean R., “La fabrique des saints. Causes espagnoles et 

procédures romaines d’Urban VIII à Benoît XIV (XVIIe-XVIIIe 
siécles”, en Croizat J. y Vise, M. (coord.), Le temps des saints. Melanges 
de la Casa de Velazquez, 33-2, pp. 15-31. 

  
ATIENZA, Ángela, ed.,  Historias de la sororidad, historias de sororidad. 

Manifestaciones y formas de solidaridad femenina en la Edad Moderna, 
Madrid, Marcial Pons, 2023.  

 
BAPTISTA DE LANUZA, Miguel,  Vida de la venerable madre Geronima 

de san Estevan, religiosa carmelita descalza y cinco veces priora del 
convento de S. Josef de Zaragoza…, Zaragoça, Domingo la Puyada, 
1658. 

 
BAPTISTA DE LANUZA, Miguel, Fundación y excelencias del convento de 

S. Ioseph de Carmelitas descalzas de Çaragoça, vidas y elogios de 



Poder en los conventos, fracaso en los altares… 651 

 INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
 ISSN: 2530-6472 

treynta religiosas que han vivido y muerto en el…, Zaragoza, Herederos 
de Pedro Lanaja, 1659.  

 
BAPTISTA DE LANUZA, Miguel, Vida de la bendita madre Isabel de santo 

Domingo, compañera de santa Teresa de Jesús, coadjutora de la santa 
en la nueva reforma de la Orden…, fundadora del Monasterio de S. Joef 
de Çaragoça…, Madrid, Imprenta del Reino, 1638. 

 
BAPTISTA DE LANUZA, Miguel, Vida de la Venerable Madre Feliciana 

de San Joseph, carmelita descalza y priora del Convento de San Joseph 
de Zaragoza, Zaragoza, Domingo la Puyada, 1654.  

 
BERTELLI, Sergio, Rebeldes, libertinos y ortodoxos en el Barroco, 

Barcelona, Península, 1984, vid., cap. V. Santos contra santos, p. 89 y ss. 
“entonces, cada orden pretendía sus propios santos y sus propios beatos”. 

 
DE LA PASCUA, María José, “La carmelita María de san José (Salazar): una 

priora rebelde”, en Atienza, Ángela, Mujeres entre el claustro y el siglo: 
autoridad y poder en el mundo religioso femenino, siglos XVII-XVIII,  
Madrid, Sílex, 2018, pp 53-81. 

 
ESMIR Y CASANATE, José, Por el observatissimo convento de las muy 

reverendas madres, priora y religiosas de santa Teresa de Iesus de 
Çaragoça, [sin fecha, pero segunda mitad del siglo XVII]. 

 
ESPONERA, Alfonso, “Una santa que se quedó en el camino: sor Martina de 

los Ángeles Arilla, O.P. (1573-1635)”, Magallánica, 6, 2020, pp. 64-97.  
 
ESPONERA, Alfonso, “Procesos para la causa de beatificación de Sor 

Martina de los Ángeles Arilla, O.P., fundadora del convento de 
Benabarre en el siglo XVII”, Revista de Historia Jerónimo Zurita, 96, 
2020, pp. 229-260. 

 
FACI, Roque, Aragón reyno de Christo y dote de María Santísima fundado 

sobre la columna inmovil de nuestra señora en su ciudad de Zaragoza…, 
Zaragoza, Joseph Fort, 1739.  

 
FACI, Roque, Vida de la V. Mariana Villalva y Vicente y la de sus tres hijas 

Sor María, Sor Margarita y Sor Mariana Escobar del Orden de Nuestra 



652 Eliseo Serrano Martín 

INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
ISSN: 2530-6472 

Señora del Carmen, en su convento de la Encarnación de la ciudad de 
Zaragoza…, Pamplona, Pasqual Ibañez, 1761. 

 
FELICIANA DE SAN JOSÉ, Instrucciones de religiosas con título de 

Recreación espiritual, compuesta en dos dialogos por … priora del 
monasterio de san Josef de Zaragoça…Zaragoça, Domingo la Puyada, 
1654.  

 
GIMÉNEZ, Elena, “Autobiografía y camino de perfección: la vida de la 

madre Feliciana Eufrosina de san José”, en Serrano, Eliseo, Cortés, 
Antonio L. y Betrán, José L., Discurso religioso y Contrarreforma, 
Zaragoza, IFC, 2005, pp. 203-220. 

 
GIMÉNEZ, Elena, “Cartas al dictado. El epistolario de la madre Isabel de 

santo Domingo (Convento de san José de carmelitas descalzas de 
Zaragoza)”, en Baranda, Nieves y Marín, María Carmen,eds., Letras en 
la celda. Cultura escrita de los conventos femeninos en la España 
moderna, Madrid, Iberoamercana Vervuert, 2014. pp. 255-272, p. 263. 

 
GIMENO-MALDONADO, Cristina “La herencia espiritual. Unn linaje 

carmelitano en la Zaragoza del siglo XVII”, Manuscrits, 33, 2015, pp. 
75-94. 

 
GIMENO-MALDONADO, Cristina, Roque Alberto Faci (1684-1774). Una 

biografía cultural en el Aragón del siglo XVIII, Zaragoza, IFC, 2019. 
 
GÓMEZ ZORRAQUINO, José I., “El singular diseño de santidad que 

elaboró Miguel Batista de Lanuza”, en Serrano, Eliseo y Gascón, Jesús, 
Poder, sociedad, religión y tolerancia en el mundo hispánico: de 
Fernando el Católico al siglo XVIII, Zaragoza, IFC, 2018, pp. 817-836.   

 
GÓMEZ ZORRAQUINO, José I., “Algunas -venerables- carmelitas 

descalzas: las hijas y allegadas de los oficiales relaes en Aragón”, en 
Actas. Congreso Interuniversitario Santa Teresa de Jesús, maestra de 
Vida, Avila, Universidad católica de Ávila, 2015, pp. 601-619.  

 
GOTOR, Miguel, Chiesa e santità nell’Italia moderna, Roma-Bari, Laterza, 

2004. 
 



Poder en los conventos, fracaso en los altares… 653 

 INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
 ISSN: 2530-6472 

LÓPEZ Y FRANCO, Pedro, Comercio espiritual en fe de la Iglesia militante 
con la triunfante : practicado, y explicado en la vida, y virtudes de ... Sor 
Josepha Berride, de la tercera orden de Santo Domingo ... / lo escrive y 
da a la luz publica el D.D. Pedro Lopez y Franco ... y lo dedica a ... Fr. 
Thomàs Ripoll ... Zaragoza, Pedro Ximenez, 1730, pp. 168 y ss. 

 
LUMBIER, Raimundo,, Vida de la V.M. Sor Serafina andrea Bonastre, 

fundadora principal del convento de la Encarnación de monjas de la 
observancia de Nuestra Señora del Carmen de Zaragoza…, Zaragoza, 
Juan de Ibar, 1675. 

 
MARÍN, María Carmen, “El escrito oculto, las redes y la construcción 

autorial de Feliciana san José (Recreación espiritual,1654)” en RUIZ, 
Pedro, ed., Autor en construcción. Sujeto e institución literaria en la 
modernidad hispana (siglos XVI-XIX), Zaragoza, PUZ, 2019, pp. 153-
182. 

 
MAYA SALAVERRÍA, Andrés, Vida prodigiosa, y admirable exercicio de 

virtudes de la V.M. Sor Martina de los Angeles y Arilla, religiosa 
professa del observantissimo Convento de San Pedro Martyr de la villa 
de Benavarre, Madrid: s. e. 1712. 

 
MORTE, Ana, “Josefa Verride y Martina de los Ángeles. El difícil camino 

hacia la santidad”, Scripta, 8, 2016, pp. 177-193, en p. 183. 
 
MORTE, Ana, “La fama de santidad femenina en el convento de la 

Encarnación de Zaragoza”; en Serrano, Eliseo y Gascón, Jesús, Poder, 
sociedad, religión y tolerancia en el mundo hispánico: de Fernando el 
Católico al siglo XVIII, Zaragoza, IFC, 2018, pp. 963-976, p. 976. 

 
MORTE, Ana, “La formación de redes y comunidades en torno a las mujeres 

con fama de santidad en la Edad Moderna. Una propuesta de 
investigación”, Espacio, tiempo y forma. Serie IV. Historia Moderna, 37, 
2024, pp. 201-224.  

 
MORTE, Ana, Misticismo y conspiración. Sor María Jesús de Ágreda en el 

reinado de Felipe IV, Zaragoza, IFC, 2010. 
 



654 Eliseo Serrano Martín 

INVESTIGACIONES HISTÓRICAS. Época Moderna y Contemporánea, Extraordinario III (2025): 633-654 
ISSN: 2530-6472 

OLIVAN, Isabel, El convento de las Fecetas de Zaragoza. Estudio histórico 
artístico, Zaragoza, Caja de Ahorros de Zaragoza, Aragón y Rioja,1983. 

 
PO-CHIA HSIA, R., El mundo de la renovación católica, 1540-1770, 

Madrid, Akal, 2010. 
 
SERRANO MARTÍN, Eliseo, “La santidad en la Edad Moderna: límites, 

normativa y modelos para la santidad”, Historia Social, 91, 2018, pp 149-
166. 

 
SERRANO MARTÍN, ELISEO, “Santos que quedaron en el camino. Vidas 

religiosas y procesos hacia la santidad en la Edad Moderna. Una 
aproximación con ejemplos aragoneses”, en  Arias, I., Jiménez, E. y. 
López-Guadalupe, M.L., eds., Subir a los altares. Modelos de santidad 
en la Monarquía hispánica (SS. XVI-XVIII), Granada, EUG, 2018, pp. 
155-185. 

 
SERRANO MARTÍN, Eliseo, “Escribir la santidad desde el claustro: 

testimonio de los hermanos de religión”, en Callado, Emilio, Letras 
desde el claustro. Cultura escrita de las órdenes religiosas en la 
Monarquía de España (siglos XVI-XVIII), Madrid, Sílex, en prensa. 

 
 


