
     

 
  MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57 
 ISSN 3020-9552 

Relacionalidad, Fluidez, Simultaneidad – Concepciones 
más allá de lo binario en Rita Indiana y Eloghosa 
Osunde 
 
Relationality, Fluidity, Simultaneity – Concepts beyond 
the binary in Rita Indiana and Eloghosa Osunde 

 
CATARINA VON WEDEMEYER  
Département de langues et littérature romanes. Faculté des lettres, Université de Genève. 
Uni Bastions, 1205 Ginebra, Suiza. 
Dirección de correo electrónico: Catarina.Vonwedemeyer@unige.ch 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0414-9887 
Recibido/Received: 07/05/2025. Aceptado/Accepted: 10/12/2025. 
 
Cómo citar/How to cite: Von Wedemeyer, Catarina (2026). Relacionalidad, Fluidez, 
Simultaneidad – Concepciones más allá de lo binario en Rita Indiana y Eloghosa Osunde. 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 
DOI: https://doi.org/10.24197/navqnc89 
 
Artículo de acceso abierto distribuido bajo una Licencia Creative Commons Atribución 
4.0 Internacional (CC-BY 4.0). / Open access article under a Creative Commons 
Attribution 4.0 International License (CC-BY 4.0). 
 
Resumen: Este artículo combina la teoría queer con la filosofía indígena de Abya Yala. La teoría 
queer impide romantizar las realidades indígenas; mientras que la filosofía indígena permite 
adoptar una perspectiva crítica sobre la burbuja queer. Las novelas La Mucama de Omicunlé 
(2015) de Rita Indiana y Vagabonds (2022) de Eloghosa Osunde cuestionan el concepto linear del 
tiempo desde ambas perspectivas teóricas, concibiendo la temporalidad como experiencia de 
simultaneidades. En relación con los conceptos de relacionalidad y fluidez estas novelas proponen 
realidades más allá de las lógicas binarias, borrando las fronteras entre la vida y la muerte, lo 
femenino y lo masculino, el uno y los muchos, lo bueno y lo malo, lo humano y lo no-humano, lo 
presente y lo ausente, el pasado y el futuro. 
Palabras clave: relacionalidad; fluidez; simultaneidad; temporalidad; no-binariedad 
 
Abstract: This article combines queer theory with Abya Yala indigenous philosophy. Queer theory 
prevents romanticizing indigenous realities; while indigenous philosophy allows for a critical 
perspective on the queer bubble. The novels La Mucama de Omicunlé (2015) by Rita Indiana, and 
Vagabonds (2022) by Eloghosa Osunde question the linear concept of time from both theoretical 
perspectives, conceiving temporality as an experience of simultaneities. In relation to concepts of 
relationality and fluidity these novels propose realities beyond binary logics, blurring the lines 
between life and death, feminine and masculine, one and many, good and bad, human and non-
human, present and absent, past and future. 



32 Catarina Von Wedemeyer 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 
ISSN 3020-9552 

Keywords: relationality; fluidity; simultaneity; temporality; non-binarity 
 

INTRODUCCIÓN  

De la lectura en paralelo de las novelas La Mucama de Omicunlé 
(2015) de Rita Indiana y Vagabonds (2022) de Eloghosa Osunde surgieron 
tres conceptos que vertebran la epistemología que sustentan: 
relacionalidad, fluidez y simultaneidad. Ambas novelas presentan 
protagonistes no-binaries y en ambos mundos ficcionales estos tres 
conceptos sirven para plasmar las realidades de sus protagonistes fuera de 
la heteronormatividad organizada en categorías binarias. En primer lugar, 
antes de adentrarnos en el análisis literario, contextualizaremos estos tres 
términos dentro de un marco teórico más amplio, combinando la teoría 
queer con la teoría decolonial, sobre todo en lo que se refiere a filosofías 
indígenas del Abya Yala. Tal aproximación teórica se antoja necesaria 
puesto que ambas obras novelan vidas queers de personas leídas como no 
blancas: la novela de Indiana está ambientada en República Dominicana, 
la de Osunde en la ciudad de Lagos, Nigeria. Asimismo, las realidades 
marginalizadas recogidas en la ficción se analizarán con teorías que surgen 
también de contextos marginados. Además, la combinación de estos dos 
campos teórico-metodológicos (queer y decolonial) permite la 
objetivación mutua: la teoría queer impide la romantización de las 
realidades indígenas1, mientras que la filosofía indígena posibilita una 
visión crítica de la burbuja queer (que se tendía a estructurarse a partir de 
realidades blancas, véase Reed 2016, pp. 48-64). Las teorías se conectan 
porque permiten dilucidar y visibilizar cómo las novelas expanden la 
imaginación de lo posible que co-crea realidad. 

El artículo empieza con un sondeo de las dimensiones teóricas de los 
tres términos relacionalidad, fluidez y simultaneidad. Sigue la discusión 
de las dos novelas. En la tercera parte, el artículo combina estas dos 
lecturas para abrir diferentes perspectivas hacia el más allá de lo binario, 
volviendo así a los conceptos de relacionalidad, fluidez y simultaneidad. 

 

  
1 Un ejemplo de interpretación homófoba de un mito yanomami se encuentra en 
Kopenawa y Albert (2015, p. 82). Para críticas de homofobia y sexismo en otras 
mitologías véanse Calfuqueo (2022) o Lima Barreto (2013). 



Relacionalidad, Fluidez, Simultaneidad – Concepciones más allá… 33 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 

ISSN 3020-9552 

1. RELACIONALIDAD, FLUIDEZ Y SIMULTANEIDAD COMO CONCEPTOS 
TEÓRICOS ENTRE LO QUEER Y LO DECOLONIAL 

1.1 Relacionalidad 

Bajo el término de la relacionalidad este artículo cuestiona 
concepciones heteronormativas de la familia nuclear como base de 
organización social, tal como la critican tanto Lewis en su «manifiesto para 
el cuidado y la liberación» Abolish the Family (2022), como Butler en 
Kinship Beyond the Bloodline (2022, pp. 25-47). Las novelas, por su parte, 
ofrecen relaciones entre humanos y entidades no humanas, como el agua, 
la ciudad, deidades, espíritus u organismos como las anémonas. En vez de 
entender el ser humano como sujeto autónomo en el sentido cartesiano, 
que supone una jerarquización y pasivización de lo no humano, tanto las 
filosofías de la existencia, como las del Buen Vivir comprenden el ser 
humano en relación con su entorno2. En contraposición a la dicotomía 
sujeto-objeto, tanto en las novelas como en las filosofías mencionadas se 
proponen relaciones entre sujetos y sujetos.  

Para pensar las propuestas imaginativas de Indiana y Osunde, la 
relacionalidad se define aquí con Silvia Rivera Cusicanqui y con Hannah 
Arendt: Por un lado, desde la filosofía de la existencia y siguiendo a 
Arendt, la relacionalidad se concibe como una «red de relaciones» 
dialécticas3 que constituyen la práctica social general en el nivel de las 
relaciones interpersonales, en la sociedad y en el mundo4.  

En segundo lugar, desde la decolonialidad se propone llevar a cabo un 
proceso de reencantamiento de la realidad, en la que las entidades no 
humanas (montañas, ríos, animales, espíritus) se entienden como sujetos 
con los que estamos en permanente relación. En sus definiciones de un 
mundo reencantado, Silvia Rivera Cusicanqui (El reencantamiento del 
mundo desde América, 2014; Un mundo ch’ixi es posible, 2018) y Silvia 
Federici (Re-enchanting the World, 2019) ambas proponen dinámicas de 
reciprocidad y de redistribución entre conocides en vez de la acumulación 

  
2 Para la filosofía de la existencia, véanse Arendt, 1990; Lechner, 2024, p. 102. Para el 
Buen Vivir véanse Bonilla Maldonado, 2019, pp. 3-23; Toro-Arévalo et al. 2022, s.p. 
3 «Netz der Beziehungen» (Arendt, 2019, p. 263). Refiriéndose a Norbert Elias, Martin 
Buber y Hannah Arendt, Lechner (2023, p. 88) describe la relacionalidad como 
interdependencias y como «Geflecht aus dialektischen Verhältnissen», red de relaciones 
dialécticas. 
4 Véase Meißner. Relational Becoming (2019). 



34 Catarina Von Wedemeyer 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 
ISSN 3020-9552 

de riquezas y la explotación (Rivera, 2018, 69s). En este contexto Rivera 
Cusicanqui define la relacionalidad como «pactos de reciprocidad y 
convivencia entre diferentes» (2010, p. 72). La relacionalidad se puede 
entender como el elemento constitutivo para crear una sociedad diferente. 
Con la decisión de usar la palabra “pacto” en su teoría la autora se 
aproxima al discurso legal, insinuando que se trata de contratos no escritos. 
Además, tanto para Rivera como para Federici, el reencantamiento del 
mundo va de la mano con una desmitificación de las narrativas de la 
modernidad (véase Rivera, 69). Con este trasfondo teórico, las novelas de 
Osunde e Indiana pueden entenderse como desmitificaciones de la realidad 
materialista, desencantada. La imaginación ficticia de una relacionalidad 
diferente, las descripciones de redes dialécticas reencantadas entre 
entidades humanas y no humanas reformulan la cuestión de la comunidad 
mundial. 

1.2 Fluidez 

La segunda propuesta epistémica que se deja deducir desde las novelas 
para sobrepasar la lógica binaria es el de la fluidez. Es un concepto que ha 
sido discutido tanto en el contexto de la teoría queer (en el sentido de la 
fluidez del género, de lo genderfluid), como en el de la teoría indígena 
donde el agua desempeña un papel fundamental como entidad viva y, en 
muchos casos, como ancestro de los seres humanos. La hidrofeminista 
Astrida Neimanis (2013, p. 29) diferencia entre el agua como concepto 
corporal, por un lado, y la fluidez como concepto más abstracto por el otro. 
Ambas ideas también se encuentran en las novelas de Osunde y de Indiana: 
mientras que en ambos textos el océano tiene un papel central como 
entidad divina, los cuerpos cambian a través de su contacto con el agua, o 
son cuerpos de agua (como la protagonista Rain, Lluvia, en Osunde). Sin 
embargo, el concepto de la fluidez se entiende también en el sentido 
abstracto de Neimanis en tanto que, además de fluir entre géneros y 
cuerpos, les protagonistes de Indiana y Osunde también se mueven entre 
temporalidades diferentes, fluyendo de una materialidad a la otra o de un 
sistema de fe a otro, proponiendo así una flexibilidad imaginativa que 
impide toda solidificación ideológica o dogmática.  

Encontramos pues en estas novelas una interpretación más positiva 
pero también más radical de la metáfora que proponía Zygmunt Bauman 
en la Modernidad líquida (1999). Mientras Bauman enumera los desafíos 
que supone la disolución de las constantes sólidas, Indiana y Osunde 



Relacionalidad, Fluidez, Simultaneidad – Concepciones más allá… 35 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 

ISSN 3020-9552 

transmiten una urgencia de diluir conceptos como el tiempo linear, el 
espacio físico, el amor monógamo y heterosexual entre otros muchos. En 
su proposición de pensar desde lo líquido, Indiana y Osunde concuerdan 
con autores indígenas como Ailton Krenak (2022) y Daniela Catrileo 
(2016) que se relacionan con los ríos como ancestros. En el contexto de la 
teoría queer, los conceptos de fluidez que proponen Indiana y Osunde 
también se dejan analizar con autoras como Gloria Anzaldúa (1987), 
Astrida Neimanis (2012) o Natalie Díaz (2020) que conectan las 
cosmovisiones indígenas con las teorías queer-feministas: Anzaldúa con 
su concepto del Nepantla, el espacio entre dos ríos (entre dos oposiciones 
binarias); y Neimanis marcando el rumbo de los estudios hidrofeministas.5 
Con su propuesta de pensar desde lo líquido, desde el agua en vez de la 
tierra, y con su deconstrucción del androcentrismo, el hidrofeminismo 
constituye la contraparte teórica de las propuestas novelísticas aquí 
discutidas. Aunque Neimanis se sitúe dentro de los discursos feministas, 
frases como las siguientes describen la imaginación radical que proponen 
también en sus novelas Indiana y Osunde: «The desire of water to morph, 
shape-shift and facilitate the new persistently overflows any attempt at 
capture» (Neimanis, 2012, p. 89); y después: «Few things are more 
planetary and more intimate than our bodies of water. New feminisms thus 
must also be transspecies, and transcorporeal» (Neimanis, 2012, p. 95). 
Llevando la idea de lo transcorporal a un nivel teórico, esto se puede 
aplicar a los movimientos de les protagonistes de Indiana y Osunde más 
allá de las categorías binarias. 

1.3 Simultaneidad 

El tercer concepto que surgió del análisis de estas dos novelas es el de 
la simultaneidad. Les protagonistes «otres», no-humanos, queers, 
indígenas…, siempre viven en varias realidades a la vez. Gracias a clásicos 
como Lee Edelman, Elizabeth Freeman, Jack Halberstam o José Esteban 
Muñoz, la temporalidad queer ya se estableció como campo teórico en el 
que no solamente las relaciones familiares, sino también la edad se vive de 
maneras diferentes (véase Goltz, 2022, s.p.). Una vez que se cuestiona la 
manera en la que nos relacionamos o con quién nos relacionamos, también 
se pone en duda otra gran variedad de conceptos. Simon(e) van Saarlos lo 

  
5 Para lecturas mitológicas, feministas o misóginas del océano, véase: Xiang, Queer 
Divine Waters (2018, p. 73). 



36 Catarina Von Wedemeyer 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 
ISSN 3020-9552 

explica en su manifiesto Against Ageism (2023): si las parejas no tienen 
que ser de géneros opuestos, quizás tampoco deban tener la misma edad. 
Llevando esto a un punto de vista filosófico, la manera en la que nos 
decidimos relacionar también cuestiona la jerarquía entre parejas, el 
desarrollo tradicional de una relación afectiva (Gahran, 2017; Waters y 
Hanson, 2024) y la duración de la misma («hasta que la muerte nos 
separe»). Una relacionalidad diferente implica, por lo tanto, una 
temporalidad diferente y viceversa.  

En lo que sigue nos concentramos en la simultaneidad como 
dimensión de la temporalidad queer. Desde el ángulo de la teoría indígena, 
la simultaneidad se puede pensar con Silvia Rivera Cusicanqui quien se 
basa entre otros en Ernst Bloch (Herencia de esta época, 1935, y El 
principio Esperanza I-III, 1954-1959), trasladando la teoría crítica a la 
crítica de la neo-colonialidad. Mientras Bloch observó la simultaneidad de 
lo no simultáneo en las sociedades fascistas del siglo XX, Rivera observa 
la existencia simultánea de ideas muy visionarias con convicciones muy 
conservadoras. Esta coexistencia de convicciones opuestas, o esta 
simultaneidad de realidades diferentes si se quiere, implica un concepto 
del presente que siempre incluye una conciencia del pasado y una 
dimensión futura, sea en forma de deseo o de anticipación de un peligro:  

Quisiera [destacar] el nivel de la temporalidad que se concibe como 
simultaneidad. Vivir en tiempo presente tanto el pasado inscrito en el futuro 
(«principio esperanza») como el futuro inscrito en el pasado (qhipnayra) 
supone un cambio en la percepción de la temporalidad y la eclosión de 
tiempos mixtos en la conciencia y en la praxis. Pensando en Bloch, 
podríamos hablar de una conciencia anticipatoria que no es solo conciencia 
del deseo, sino también anticipación del peligro. En momentos de crisis e 
intensificación temporal, ocurren simultáneamente la promesa de la 
renovación y el riesgo de la catástrofe. (Rivera, 2018, pp. 109-10; véase von 
Wedemeyer, 2024) 

Conceptos como la «simultaneidad de lo no simultáneo» de Bloch 
(1935) desafían la idea linear de la historiografía, cuestionando justamente 
los esencialismos de los discursos identitarios. Sugiero contextualizar las 
novelas de Indiana y Osunde dentro de estas coordinadas teóricas, ya que 
sus textos incluyen saltos en el tiempo que sugieren tanto la existencia 
simultánea de diferentes planos temporales, como co-temporalidades y 
espacios fuera de lo temporal, todos ellos conceptos que habría que 
describir con los conceptos de la teoría cuántica. 



Relacionalidad, Fluidez, Simultaneidad – Concepciones más allá… 37 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 

ISSN 3020-9552 

2. EXPANSIONES DE LA IMAGINACIÓN EN INDIANA Y OSUNDE  

En esta segunda parte se presentarán las dos novelas con más detalle, 
siempre con un interés en dilucidar las diferentes estrategias que 
implementan para expandir la imaginación: ¿Cómo contribuyen estas dos 
ficciones a crear una dimensión imaginativa más allá de lo binario? 

Tanto Indiana como Osunde cuestionan las coordenadas que han 
formado el pensamiento occidental y ofrecen ideas para formar realidades 
diferentes. Ambes autores son no-binaries, queers y escriben desde las 
periferias del poder, formando parte de la «Global Majority» (Campbell-
Stephens, 2020). Rita Indiana nació en Santo Domingo y la trama de La 
Mucama de Omicunlé (2015) se sitúa en tres tiempos diferentes de 
República Dominicana. Eloghosa Osunde escribió su libro Vagabonds 
(2022) sobre Nigeria y la historia de su novela se desarrolla en Èkó, una 
versión mitológica de Lagos que transciende los tiempos y los espacios 
físicos (véase Chukwudera, 2023, s.p.). Ambas novelas están escritas 
como ficciones especulativas; Indiana tacha la suya de «speculative 
history» (en Herrero-Martín, 2019, p. 53), lo que recuerda a la concepción 
de la «fabulación especulativa» de Donna Haraway (2023). Las historias 
especulativas son «model(s) for worlding» (Haraway, 2023, p. 4)6, 
modelos de «mundización» (Acosta, 2013) ya que funcionan como 
esbozos para imaginar mundos diferentes. El género literario permite que 
las ideas políticas puedan pensarse de manera lúdica, aunque cuestionen 
conceptos fundamentales como el de una realidad objetiva unidimensional. 
En ambas novelas, comentadas aquí de manera ejemplar, los problemas 
urgentes de la humanidad forman parte de la historia, sea el cambio 
climático, la contaminación de los océanos, las migraciones, las 
desigualdades económicas, las experiencias de violencia, o las formas de 
cohabitación. Asimismo, en ambos casos les protagonistes principales son 
queers, aunque la definición de lo queer sobrepasa el ámbito de la 
sexualidad. Así lo expresa Osunde:  

[Q]ueerness means expansion and borderlessness. There isn’t just 
queerness as in queer sexuality; there’s also queer spirituality, queer 

  
6 «Sf is that potent material semiotic sign for the riches of speculative fabulation, 
speculative feminism, science fiction, science fact, science fantasy —and, I suggest, 
string figures. In looping threads and relays of patterning, this sf practice is a model for 
worlding. Sf must also mean “so far,” opening up what is yet-to-come in protean time’s 
pasts, presents, and futures.» (Haraway, 2023, p. 4) 



38 Catarina Von Wedemeyer 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 
ISSN 3020-9552 

thinking, queer living, queer rejection, queer loving, queer identity, the 
queering of gender, queer seeing, queer hearing… even the life/death binary 
is queered, and is something closer to a spectrum here. Queerness, […] is a 
site of possibility and imagination. (Osunde en Smith, 2022, s.p.) 

Esta definición permite entender la queerness, la queerificación o el 
queerear como verbo, acto y método (como lo sugieren también Sedgwick 
y Butler).7 

2. 1. Simultaneidades queers en Rita Indiana 

Acilde, el héroe de la novela de Rita Indiana es un hombre trans, 
bisexual e hijo de Olokun, Orisha nobinarie del océano. Acilde aparece 
primero en un futuro 2027 (la novela fue publicada en el 2015) en un 
cuerpo femenino, con el cual ofrece trabajados sexuales. A través del 
tratamiento «Rainbow Bright» Acilde no solamente transiciona entre 
géneros (Indiana, 2022, p. 65-66) sino que también se transforma en 
representación de Olokun, un Orisha que, según la fuente, se lee como 
femenina, masculino, los dos, o ninguno de los dos; y todos estos relatos 
existen simultáneamente (véase Deckman, 2023, p. 205). La transgresión 
no se centra únicamente en las categorías de género; Olokun cuestiona 
también la linearidad del tiempo y en la novela se llega a afirmar «que 
caminaba hacia atrás en el tiempo» (ibid., p. 143). 

En vez de contraponer diferentes formas de saber, es decir, en vez de 
seguir una lógica binaria (por ejemplo teoría versus sueño), en la narrativa 
de Indiana, las ideas provienen de experiencias diferentes, de lecturas, 
sueños, espíritus, entre otras fuentes que no se contraponen entre sí, sino 
que se complementan. En esta lógica, para introducir la entidad de Olokun, 
un protagonista se refiere a la obra de Lydia Cabrera que se titula 
precisamente Olokun.8  

  
7 Butler piensa sobre la temporalidad del término queer (Butler, 1993, p. 223), Sedgwick 
(2005, pp. 1-8) critica el hecho de que los jóvenes queers tiendan a suicidarse, lo que hace 
que sus vidas sean más cortas, lo que impone también una temporalidad diferente. 
8 «Iván le había confesado que recibía mensajes desde joven de un alma desencarnada a 
la que debía todo; […] Se había rebelado contra los consejos de este espíritu de luz 
cuando, desesperado, falsificó un borrador de un supuesto libro inédito de Lydia Cabrera 
titulado Olokun. “Y mira qué mal me fue”, decía compungido. Aunque sin afiliación 
religiosa, Iván de la Barra era un docto en los cultos afrocubanos. “La idea del libro me 
vino porque un coleccionista cubano de Miami me mostró una carta de Lydia a Pierre 
Verger; en esta carta le cuenta que finalmente ha logrado hacer hablar a una anciana de 



Relacionalidad, Fluidez, Simultaneidad – Concepciones más allá… 39 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 

ISSN 3020-9552 

En la novela, el apocalipsis tuvo lugar en el 2024 y el futuro se 
describe como distopía: «Acilde texteó a Eric […] una postal de un 
atardecer en una playa cuando el mar todavía era el espejo del cielo y no 
un chocolate contaminado» (Indiana, 2022, p. 63). Desde el principio, 
Acilde puede ser leído como figura compleja; por un lado, se trata de una 
persona marginalizada, un hombre trans que se tiene que ganar la vida 
como trabajadora de sexo, por el otro nos encontramos con una mente 
criminal que intenta robar la anémona, el tesoro más valioso de su 
empleadora. En su función de mucama, Acilde además tiene la tarea de 
matar a migrantes, pobres y enfermos, simplemente apretando un botón: 

Acilde activa en su ojo la cámara de seguridad que da a la calle y ve a 
uno de los muchos haitianos que cruzan la frontera para huir de la cuarentena 
declarada en la otra mitad de la isla. Al reconocer el virus en el negro, el 
dispositivo de seguridad de la torre lanza un chorro de gas letal e informa a 
su vez el resto de los vecinos que evitarán la entrada al edificio hasta que los 
recolectores automáticos, que patrullan calles y avenidas, recojan el cuerpo 
y lo desintegren. (Indiana, 2022, p. 11)  

El segundo nivel temporal se sitúa en los años setenta: Giorgio 
Menicucci y su esposa Linda Goldman dirigen el Proyecto Sosúa, una 
residencia artística y un centro de investigación de biología marina. 
Giorgio es venerado por Nenuco y Ananí, descendientes de la realeza 
Quisqueyana, que lo reconocen como reencarnación del Señor taíno del 
Agua, Yocahu. Como arguye Herrero-Martín (2019, p. 59-60), tanto 
Esther como Nenuco y Linda dedican sus vidas a la preservación de un 
santuario de agua9. 

Tras chocar accidentalmente con una anémona, Argenis, uno de los 
becarios del proyecto, introduce el tercer nivel temporal cuando comienza 

  
Matanzas sobre el culto a Olokun, el más misterioso de todos los Orishas, y sobre el que 
aún las fuentes más cooperadoras de Lydia habían guardado silencio. Según la carta los 
negros llamaban Olokun a una criatura marina que caminaba hacia atrás en el tiempo, 
chico, una cosa lovecraftiana. Primero pensé en una novela, pero la idea de escribir un 
libro firmado por una muerta me pareció mucho más interesante”». (Indiana, 2022, p. 
143). Véase Deckman, 2023, pp. 195-212. 
9 «Not unlike Esther with the anemone and Nenuco with the Lord of water, Linda […] 
has devoted her life to the creation, custody and preservation of the marine sanctuary of 
Playa Bo — in particular, its coral reef (another of Olokun's attributes by excellence). 
With the word “sanctuary”, both environmental and spiritual consciousness thus come 
together.» (Herrero-Martín, 2019, p. 59-60) 



40 Catarina Von Wedemeyer 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 
ISSN 3020-9552 

a viajar a la época colonial. En este pasado, presente en sus sueños, Argenis 
se enamora del líder del grupo de bucaneros, Roque, a pesar de su 
homofobia interiorizada. 

Solo más tarde, la novela revela que Roque es en realidad Giorgio, 
quien al mismo tiempo es Acilde quien, como simbiosis del Señor del 
Agua y del Orisha Olokun, tiene la misión de salvar el mundo de las 
dictaduras, del capitalismo y del cambio climático con el fin de mudar el 
curso de la historia. No obstante, en lugar de servir a Esther, la sacerdotisa 
afrodiaspórica Omicunlé (Indiana, 2022, p. 23), Acilde decide disfrutar de 
su privilegio de encarnarse en el pasado en forma de Giorgio, un hombre 
cis, blanco, rico y heterosexual (ibid. p. 180), sin impedir ni la muerte de 
los arrecifes de coral, ni la dictadura de Joaquín Balaguer, ni la catástrofe 
nuclear que se atribuye a su presidencia10. A pesar de tener todas las 
posibilidades de un ser sobrenatural, Giorgio vive una existencia limitada, 
como ser unidimensional, sabiendo que su libertad como Giorgio significa 
el futuro cautiverio de su alter ego Acilde.  

No obstante, mientras el protagonista se entrega a su confort 
irresponsable en los años 70, la novela triunfa con su refracción 
imaginaria. Con la imaginación ofrecida por la novela pasamos a la 
recepción: A través de la identificación lectora con Giorgio, el relato pasa 
el relevo de la responsabilidad política y climática a sus lectores, que se 
quedan preguntándose ¿cómo hubieran actuado en su lugar? ¿Obedecerían 
a sus empleadores del futuro para salvar el océano o se quedarían en la 
posición confortable de Giorgio? Después de todo, Giorgio es propietario 
de una residencia de artistas y de un centro de protección de corales y 
comparte este pequeño paraíso con su gran amor, Linda.  

La historia de Indiana no solamente ofrece verdades coexistentes, sino 
también interpretaciones contradictorias: en vez de leer a Giorgio como 
ser egoísta que descuida el océano, otra interpretación podría ser la de un 
héroe romántico, que, en vez de obedecer a los dioses, únicamente se debe 
a la ley del amor, sacrificando el planeta para poder vivir estos años con 
su esposa. A través de Acilde/Giorgio/Roque, un protagonista en tres 
variantes —hombre pobre trans del 2027, hombre rico heterosexual del 
1970, y hombre homosexual de la época colonial— les lectores aprenden 
  
10 «The seas around the island are a lifeless soup due to a nuclear catastrophe directly 
attributable to the president, and Eric has learned through his contact with the spirit world 
that he must nurture the Chosen One on behalf of the primordial sea-god Olokun. It will 
be their job to travel back into the past and persuade the president not to commit his act 
of nuclear folly.» (Feay, 2019, s.p.) 



Relacionalidad, Fluidez, Simultaneidad – Concepciones más allá… 41 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 

ISSN 3020-9552 

a vivir con varias temporalidades coexistentes y con un amplio rango de 
posibilidades. 

2. 2. Imaginaciones queers en Eloghosa Osunde 

La novela de Osunde Vagabonds se ofrece para la comparación con la 
de Indiana, en tanto en cuanto al igual que Acilde, el protagonista y 
narrador Tatafo es también un personaje ambivalente y sobrehumano. 
Asimismo, como en la obra de Indiana, les protagonistes viven realidades 
contradictorias, fluyen entre distintas realidades, cambian de forma, 
emigran, y transitan. El título de la novela hace referencia a la constitución 
nigeriana en la que se utiliza el término «vagabundos» para describir 
«marginalized groups —prostitutes, cross-dressers, homosexuals, 
beggars»11. Además de a estos proscritos, la novela incluye a refugiados, 
espíritus, niños, hadas y todo ser que la heteronormatividad categoriza 
como amenaza. En palabras de Osunde «in a world where people are 
groomed to be normal and rewarded for it, a queer person is an alien, an 
un-belonger, strange and therefore a threat» (Osunde en Smith, 2022, s.p.). 
Con sus relaciones heterogéneas, convivencias con espíritus y otras 
entidades no humanas. Eloghosa Osunde coincide con Indiana en ofrecer 
ideas afrofuturistas sincretistas, que reflejan realidades indígenas y/o queer 
donde la convivencia y la comunicación con espíritus, ríos o montañas 
forman parte de la vida cotidiana.12 

Tatafo, el narrador principal de Vagabonds, es un ángel caído que 
trabajaba para el dios Èkó, que es el nombre yoruba de la ciudad de Lagos. 
Este genius loci es reminiscente del concepto quechua de las huacas, o el 
ñgen en mapudungun (véase Grebe Vicuña, 1992, pp. 1-7). Èkó solo 
obedece a otros dos dioses con un rango más altos en la jerarquía divina: 
al Dinero, personificado en un narcotraficante, y al Agua, la entidad más 
alta en la escala de deidades. Al igual que en La mucama de Omicunlé, al 
principio, los capítulos de Vagabonds no parecen conectados entre sí, pero 
según avanza la trama, todos los protagonistas de Osunde tienen la misma 
visión: con la ayuda de espíritus, tejedores de sueños y vagabundos, el 
Agua se venga de la reclamación capitalista de las tierras y devora la 
  
11 Chukwudera (2023, s.p) cita la Constitución nigeariana, código penal de la sección 250 
(6). 
12 Sobre la convivencia y la comunicación con entidades no-humanas véanse entre otros 
los textos de Davi Kopenawa quien conversa con espíritus; Ariruma Kowii quien describe 
el diálogo con la montaña; o Ailton Krenak quien piensa con el río Watu. 



42 Catarina Von Wedemeyer 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 
ISSN 3020-9552 

ciudad con un torrente de sangre. Tatafo explica la importancia del agua 
como principio de todo organismo vivo, recurriendo a la metáfora de la 
ciudad como cuerpo: 

Everybody is a body of water. […] Will you survive if you try to turn the 
water on your body into a spare liver or kidney or heart? Of course not. Let 
water be water. […] The city cannot survive without water. If water turns on 
the city, it will die within minutes. […] Èkó went to The Water to beg for 
one more chance. The Water agreed. […] The people didn't make The Water. 
Water was here before all people, before Naira [moneda nigeriana, 
comentario de cvw], before the country had a name. It was here […] before 
Èkó forgot that he is not sovereign, that even before the need for currency, 
there was Water. (Osunde, 2023, pp. 264-265) 

Las personificaciones visibilizan la lucha entre el océano y la ciudad 
de Lagos —el nombre portugués que hace referencia a la presencia del 
Agua—, entre el urbanismo y la naturaleza, entre el control y el principio 
del «vivir y dejar vivir», que no solamente aparece en los escritos de Lao 
Tsé, Schopenhauer o Heidegger, sino que también forma parte de la 
filosofía del Buen Vivir (véase Margolis, 2017, p. 123). Tatafo cuenta un 
sueño que se convierte en prolepsis, que ya deja entrever el final de la 
novela: 

Once, after I left, I dreamed that The Water had come back for its things, 
for her things. The waterkeepers said enough was enough. Throughout the 
whole dream, Èkó was retching water. And in that water there were millions 
of girls and boys and vagabonds. (Osunde, 2023, p. 265) 

La manera en la que Osunde escribe sobre el agua recuerda el 
hidrofeminismo de Neimanis, otra «waterkeeper», guardiana teórica del 
agua, que sugiere pensar desde el agua en vez de pensar desde la tierra, 
desde lo líquido en vez de lo sólido (como diría Bauman, 2004, p. 9), y lo 
conecta con el sistema temporal y espacial en el que nos movemos:  

We are all bodies of water, in the constitutional, the genealogical, and the 
geographical sense. Water as body; water as communicator between bodies, 
water as facilitating bodies into being. […] We ebb and flow across time and 
space —body, to body, to body, to body. (Neimanis, 2012, p. 87)  

Mientras que Neimanis nos recuerda que el Agua fluye a través de 
todos los cuerpos, la personificación del Agua de Osunde recuerda que, si 



Relacionalidad, Fluidez, Simultaneidad – Concepciones más allá… 43 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 

ISSN 3020-9552 

el Agua es divina y si fluye a través de los cuerpos vagabundos, todas estas 
existencias —no deseadas— de repente forman parte de la deidad más alta, 
de su venganza y de su resistencia. De este modo, en la novela se quiebra 
la separación de lo sagrado y lo profano: si se parte de la suposición de 
que todos los cuerpos son cuerpos de agua, en este contexto se llega a la 
conclusión de que todos los cuerpos son cuerpos sagrados. 

Entre los protagonistas vagabundos conocemos a habitantes muy 
diferentes de la ciudad: Johnny, un emigrante homosexual del norte que 
trabaja como asesino a sueldo; una chica de limpieza trans que encuentra 
una aliada inesperada en su empleadora (Osunde, 2023, p. 185); un 
capítulo describe un club lésbico en un sitio invisible, irreal e inaccesible, 
una «shiny hallucination, an experiment in what could be» (ibid. p. 206). 
Igual que en Indiana, siempre existen diferentes posibilidades 
simultáneamente: lo que, en un mundo, en una ideología, es imposible, en 
otro mundo ya se está viviendo. Un capítulo habla de mujeres torturadas 
que, al compartir sus historias, se salvan, escapándose a una realidad 
inmaterial (ibid. p. 132). El diablo entra y sale de diferentes cuerpos 
humanos, actuando como seductor —o como salvador, por ejemplo, 
cuando decide castigar a un violador (ibid. p. 77). Las «fairygodgirls» 
reparten cuentos y devuelven las niñas secuestradas a sus hogares (ibid. p. 
79, p. 295); y en el capítulo «Grief Is the Gift That Breaks the Spirit Open», 
aparece una amante que, cada vez que alguien intenta atarla, se disuelve 
(ibid. p. 85). En otra historia del libro nos encontramos con Rain —una 
niña invisible que aparece en edades y familias diferentes (ibid. p. 114). 
Su nombre, Lluvia, funciona como metáfora de todas las formas 
cambiantes, haciendo referencia al Agua como principio fundamental de 
la vida (como si fuera una alegoría del hidrofeminismo). Rain no es la 
única entidad que cambia formas, todos los vagabundos cambian 
fácilmente de aparición, de máscara13, de bando, de edad, incluso de dios. 
  
13 «They asked earlier if they could borrow her masks – to see who they could become 
underneath them, yes, but also just in case. Like her peers, she went everywhere with a 
few stacked on her face at all times until they were safely inside, so there was enough for 
both of them. She shrugged. “They won't fit your face, because they were made for mine. 
But I have others in the bag over there. Check”. The girls looked in the bag and saw an 
assortment of face coverings. They tried two on and kept them fastened, even inside the 
room. “Have you seen how tall this building is?” the woman asked, her face bare. ‘We 
don’t need masks up here. If you want to wear them, do it because you want to. But you’re 
too close to the sky to be worrying about people who can’t afford one night here.’ When 
one of the girls said something about the law, she said, ‘Look. The so-called law couldn’t 
see you if it squinted through a telescope. We’re above that.”» (Osunde, 2023, p. 250s).  



44 Catarina Von Wedemeyer 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 
ISSN 3020-9552 

Un ejemplo del cambio de religión sería un protagonista joven, que pide a 
Dios que lo mate por ser homosexual, pero en vez de ver su deseo 
cumplido, cambiar su sistema de creencias de manera inesperada, dejando 
de lado de una ideología no inclusiva y salvándose la vida gracias a 
emplear una narrativa diferente: 

So, a boy stands, then kneels in a pool of moonlight at midnight in his 
parents' garden, asking God to kill him for being him. Then he looks up and 
God says a decisive no with not just one, but all the beautiful mouths They 
have. That's it, that's the story. And the lesson, love, is this: if your own god 
keeps failing you, God can show you another. (Osunde, 2023, p. 236) 

Una vez que deja de trabajar para Èkó, Tatafo empieza a identificarse 
con vagabundos como este chico, o como Rain. Tatafo, un espíritu 
invisible él mismo, se relaciona con todas las personas que viven vidas 
invisibles, las limpiadoras, los desaparecidos, los niños, los pobres bajo el 
puente (Osunde, 2023, p. 157). Como espíritu que por su obrar podría 
tacharse de cimarrón, Tatafo transiciona y transgrede la jerarquía entre 
amo y esclavo, entre opresor y oprimido, relacionándose ahora con los 
seres que antes estaban sometidos a su persona. 

It took me long enough to realize: I was them and they were me. […] I 
can see now that, together, vagabonds are the city's power. We’re its charge 
and circuit. It cannot exist without us. It stands on us. That's why I'm no 
longer chasing him. It's why I'm on your side. Its why I'm telling you this 
story. (Osunde, 2023, p. 159) 

La oscilación entre lo visible y lo invisible, la simultaneidad de la 
omnipresencia de los vagabundos y su represión por la ley recuerda a las 
incorporaciones paradójicas de los espectros de Derrida. En su texto 
Espectros de Marx (1993), Derrida explica la dialéctica de estas 
existencias: los espectros no son ni lo uno ni lo otro y son ambas cosas a 
la vez: «(L)e spectre est une incorporation paradoxale, le devenir corps, 
une certain[e] forme phénoménale et charnelle de l’esprit. Il devient plutôt 
quelque “chose” qu’il rest[e] difficile à nommer: ni âme ni corps, et l’une 
et l’autre» (Derrida, citado en Laclau, 1995, p. 110). Sin deshacer la 
diferencia entre espíritus y espectros, es posible leer a Tatafo como espíritu 
con una dimensión espectral: «if the spirit is something whose invisibility 
has to produce its own visibility of the invisible, nothing is more difficult 



Relacionalidad, Fluidez, Simultaneidad – Concepciones más allá… 45 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 

ISSN 3020-9552 

than to keep a strict separation between spirit and spectre» (Laclau, 1995, 
p. 111). 

La alianza entre espíritus, espectros, queers y espíritus queers que 
sugiere Osunde con la comunidad de sus vagabundos, permite entender a 
las personas queers como «incorporaciones paradójicas», como 
incorporaciones dialécticas que se oponen a todo esencialismo y que 
desincronizan el tiempo: «Anachronism is essential to spectrality: the 
spectre, interrupting all specularity, desynchronizes time. The very essence 
of spectrality is to be found in this undecidability between flesh and spirit 
[…]» (Laclau, 1995, p. 111).  

Esta cita resume la interconectividad entre relacionalidad, fluidez y 
simultaneidad: Les protagonistes de Osunde e Indiana fluyen entre 
diferentes manifestaciones de su ser y, por lo tanto, se relacionan de 
maneras complejas entre elles y con el mundo y, en consecuencia, también 
cuestionan las coordenadas temporales tal como las conocemos: pueden 
estar en varios lugares a la vez, con elementos que parecen anacrónicos, 
pero que ocurren simultáneamente.  

3 RELACIONALIDAD, FLUIDEZ Y SIMULTANEIDAD MÁS ALLÁ DE LO 
BINARIO 

En ambas novelas son específicamente les migrantes, les 
cambiaformas y les queers quienes cargan con la mayor responsabilidad 
de salvar el mundo, de transformar la realidad o al menos de abrir 
perspectivas diferentes. Son justamente las experiencias dialécticas de 
seres que se relacionan de maneras diferentes, que viven en cuerpos más 
fluidos o que experimentan varias temporalidades de manera simultánea, 
lo que les permite tener visiones más complejas del mundo, implicando la 
responsabilidad de cuestionar la ley: «This [the radically heterogeneous] 
is the terrain of a constitutive undecidability, of an experience of the 
impossible which, paradoxically, makes possible responsibility, the 
decision, law […]» (Laclau, 1995, p. 116). Ambas novelas quiebran con 
toda posible confianza en los dioses: Tatafo empieza a cuestionar las 
órdenes de Èkó y Acilde abandona su tarea como Olokun, desafiando así 
la jerarquía, los órdenes y los destinos prescritos por las deidades. Esta 
desobediencia coexiste tanto con el animismo de las religiones indígenas, 
como con las religiones exportadas —el cristianismo en Lagos o los 
Orishas en el Caribe— como si fueran diferentes dialectos de un mismo 
idioma sobre y con las entidades invisibles. Insistiendo en las 



46 Catarina Von Wedemeyer 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 
ISSN 3020-9552 

características «divinas» de sus protagonistas, las novelas subrayan la 
agencia de cada ser individual, sea humano o no humano. Lo divino 
siempre es Uno y Muchos a la vez. 

En su ensayo sobre la performatividad posthumanista, Karen Barad 
insiste en la intra-actividad, que aquí resuena con el concepto de la 
relacionalidad. La autora también relaciona lo queer con la naturaleza 
(Barad, 2011, pp. 121-158), e incluso hace uso de metáforas acuáticas 
como la marea y el flujo; y finalmente insiste en la posibilidad de actuación 
(«the agency») en el proceso constante de la creación del tiempo-espacio, 
algo similar a lo que lo sugieren las novelas con protagonistas co-creadoras 
de temporalidades diferentes. La «realización de posibilidades agenciales 
diferentes» insiste en la responsabilidad creativa de cada organismo: 

The world is intra-activity in its differential mattering. It is through 
specific intra-actions that a differential sense of being is enacted in the 
ongoing ebb and flow of agency. […] This ongoing flow of agency through 
which part of the world makes itself differentially intelligible to another part 
of the world […] does not take place in space and time but in the making of 
space-time itself. The world is an ongoing open process of mattering through 
which «mattering» itself acquires meaning and form and the realization of 
different agential possibilities. Temporality and spatiality emerge in this 
processual historicity. […] the primary semantic units are not «words» but 
material-discursive practices through which boundaries are constituted. This 
dynamism is agency. (Barad, 2003, pp. 817-18) 

Esta idea es fundamental para entender los procesos de 
«worldmaking» que ocurren en la ficción de autores como Rita Indiana y 
Eloghosa Osunde. Ambes autores deconstruyen las fronteras existentes 
entre conceptos supuestamente incompatibles, ideando realidades más 
permeables, con más posibilidades trans. Al entender las novelas como 
exploraciones del más allá de la lógica binaria, este artículo contradice lo 
expuesto por Herrero-Martín, quien concluye que en La mucama de 
Omicunlé persiste el principio dual: «The dual paradigm – that which 
emphasizes irreconcilable/unbridgeable polarities of past and present, here 
and there, life and death, me and the other, male and female, the self and 
the ego – seems to be the one prevailing at the end of this story and the one 
that has proved to be the most tenacious and persistent through the novel» 
(Herrero-Martín, 2019, p. 63). Aquí justamente argüimos que, a pesar de 
las decisiones finales del protagonista, la novela abre, a través de las 



Relacionalidad, Fluidez, Simultaneidad – Concepciones más allá… 47 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 

ISSN 3020-9552 

historias narradas, espacios de imaginación que trascienden las categorías 
tradicionales y, por lo tanto, las cuestionan. 

Ambas novelas cuentan existencias entre la vida y la muerte, entre la 
visibilidad y la invisibilidad, entre lo bueno y lo malo. Tanto Tatafo como 
Acilde se desmarcan de las reglas impuestas por sus dioses y se convierten 
en dueños de su propio destino. Ambos empiezan como antihéroes queers, 
ambos trabajan como sirvientes, pero aprenden a saltar a otras realidades 
que les permiten vivir como héroes poderosos. 

Contradiciendo la lógica unidimensional, en el imaginario de las 
novelas, siempre coexisten varias lógicas que pueden ser válidas al mismo 
tiempo. Un ejemplo sería el proceder de Acilde, que, en distintos niveles 
temporales, tiene simultáneamente diferentes amantes: para Eric es 
trabajadora de sexo, para Linda es esposo heterosexual, para Argenis es 
amante homosexual, o es dueño de una fundación. En función del nivel 
temporal en el que se encuentra, a veces los diferentes niveles se fusionan 
y se encuentran en ambas realidades a la vez (Indiana, 2022, p. 159). Otro 
aspecto de estas experiencias simultáneas aparece en la novela de Osunde, 
cuando las amantes se mueven entre lugares reales e irreales. Lo que se 
considera malo en un sistema de creencias es bueno en otro. La queerness 
como concepto teórico también desbarata dicotomías fundamentales como 
el norte y el sur, en tanto en cuanto los «vagabundos», los migrantes, las 
ideas y los queers son omnipresentes y porque el amor siempre subvierte 
las divisiones artificiales, no solamente entre géneros, sino también entre 
clases, etnicidades y religiones.  

Muchas personas queers resisten definiciones binarias que (les) 
fuerzan a encajar en una sola de las dos categorías, sugiriendo que se 
necesitan tantas categorías como seres vivos: Cada ser es su propia 
categoría, cada vida tiene su propia historia. Como sostiene Oyèrónkẹ́ 
Oyěwùmí (1997), el binarismo entre lo masculino y lo femenino se lo 
introdujeron como medio de control los poderes coloniales (véase también 
Lugones 2008, pp. 73-101). Existen sociedades precoloniales en el mundo 
entero que cuentan con más de dos géneros: en México existen las 
comunidades de muxes, la sociedad hindú incluye las hijras; los bugis de 
Indonesia reconocen tres géneros más allá del binario y el Talmud presenta 
ocho designaciones de género14. Las novelas de Osunde e Indiana 

  
14 «The Talmud […] contains in fact no less than eight gender designations […] not only 
did the rabbis recognize six genders that were neither male nor female, they had a tradition 
that the first human being was both.» (Scheinerman, s. fecha, s.p.) 



48 Catarina Von Wedemeyer 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 
ISSN 3020-9552 

muestran que el cuestionamiento de los binarismos de género suele llevar 
a cuestionar el propio sistema de creencias de manera más amplia. Cuando 
se piensa desde un cuerpo fluido o no binario —en sánscrito existe la 
palabra «advaita» para describir lo no dual— la división colonial entre lo 
material y lo no material se vuelve borrosa. En esta lógica, la Humanidad 
siempre se imagina en relación con entidades no humanas; y entre la 
encarnación física y la disolución, hay toda una escala.  

La idea de una temporalidad linear se ve desafiada por conceptos 
temporales más complejos: en lugar de moverse unidireccionalmente del 
pasado al futuro, la realidad se concibe como simultaneidad; los 
protagonistas de Osunde e Indiana están «above and beyond time» 
(Osunde, 2023, p. 114), «por encima y más allá del tiempo», o en tiempos 
pasados y futuros a la vez, viviendo presencias multidimensionales, que 
recuerdan el «Futuro Ancestral» de Ailton Krenak (2022)15. Tatafo nos 
hace ver los aspectos ideológicos, arbitrarios y ficticios de instituciones 
como el tiempo, el dinero o la ley: 

Money answers all things. And money is the root of all evil. Both things 
are true. Laws exist, yes, but laws are for the poor. Laws are for the masses. 
[…] Laws are for those who don't have master keys. Know this: for every 
law made, there are always people who are under it and people who are 
above it. (Osunde, 2023, p. 34) 

Las novelas de Osunde y de Indiana no incluyen al «otro» en la norma, 
sino que piensan la sociedad directamente desde «otras» perspectivas. En 
lugar de ser leales a dioses arbitrarios, a jefes, a la ley, incluso al tiempo y 
al espacio, los vagabundos solo son leales al amor —un amor 
incondicional, libre, generoso, consensual, queer. Esto en sí mismo es una 
verdadera revolución: 

Can you imagine a Lagos where vagabonds could love each other in 
public? That would unmake the city in two heartbeats. […] Freedom will 
have to be imagined by the shapeshifters, actors, invisibles, ghosts, 

  
Para deidades de las mitologías indígenas de Asia sudoriental, que sean queers, nobinaries 
o simultáneamente hombre y mujer, véase: Botero et.al. (sin año): «Makapatag-Malaon 
is the supreme deity of the pre-colonial Waray society. Unlike the gender-ambiguous 
creator Bathala of the Tagalogs, Makapatag-Malaon is both man and woman 
simultaneously. […] the world depends on the union of Shiva and Parvati as they maintain 
the equilibrium between the ethereal and the material.» 
15 Sobre el Futuro ancestral y la simultaneidad véase von Wedemeyer (2024, s.p.) 



Relacionalidad, Fluidez, Simultaneidad – Concepciones más allá… 49 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 

ISSN 3020-9552 

magicians, vagabonds, outcasts, outsiders. Always the only hope. (Osunde, 
2023, p. 219) 

Si partimos de la base de que cada historia ficticia representa un 
acceso a otra realidad, todo género literario ofrece siempre experiencias de 
trascendencia no solo entre diferentes épocas históricas, sino también entre 
diferentes conceptos temporales. Con las narrativas queers que trascenden 
la materialidad física, las fronteras fijas se vuelven permeables, fluidas. El 
conocimiento preantropocéntrico coincide con el posthumanismo y, si 
pensamos en términos de interconectividad universal, incluso con la física 
cuántica: «Tentacle also resonates with top quantum theories and notions 
of universal interconnectivity, such as the holographic- and the morphic-
fields principles, all of which revolve around the idea that we are a whole, 
an interconnected whole» (Herrero-Martín, 2019, p. 56, Tentacle es el 
título inglés de La mucama de Omicunlé.). En este sentido, vagabundos y 
migrantes nos hacen reconsiderar el antropoceno: ya no hay nosotros o 
ellos, todos estamos en relación con los demás. Como dice Tatafo: «I was 
them and they were me» (153)16. 

CONCLUSIÓN 

En tiempos violentos que producen cada vez más personas 
amenazadas por catástrofes, en necesidad de evacuación, en busca de asilo, 
en vez de someterse pasivamente a los eventos históricos, novelas como 
estas sugieren esperanza y agencia. En una entrevista, Osunde personifica 
la esperanza y el coraje: «I believe we all deserve to be transformed by 
both hope and courage. We are worthy of their presence, even at our worst. 
We are worthy of the work they do on us» (Osunde en Smith, 2022, s.p.). 
La posibilidad de transformación que Osunde atribuye a la esperanza 
corresponde con la tesis de Bloch, de que la esperanza es un sentimiento 
activo17. Quien tiene esperanza tiene agencia. 
  
16 «There is no “here” or “there”; there is no “now” or “then”. The totality is equally and 
permanently present everywhere.» (David R. Hawkins: Transcending the Levels of 
Consciousness, 2; cit. en Herrero-Martín, 2019, p. 57) 
17 «Hoffen ist ein aktives Gefühl. Hoffen entspricht einem Gefühl, aktiv in die 
Veränderung des Gegebenen involviert zu sein, und nicht dem Gefühl der 
“Geworfenheit”. Gleich in den ersten Zeilen spielt Bloch also, ohne Namen zu nennen, 
auf Heideggers phänomenologische Beschreibung an, nach der wir “passiv” in die Welt 
geworfen sind. Wer hingegen hofft, interpretiert nicht nur, sondern agiert.» (Müller-
Schöll y Vidal, 2017, p. 11) 



50 Catarina Von Wedemeyer 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 
ISSN 3020-9552 

Puesto que los cuerpos son fuentes (no académicas) de conocimiento, 
el conocimiento de los cuerpos marginados siempre es subversivo per se. 
Esta subversión radica menos en su estrategia política; estas fabulaciones 
sugieren contradiscursos no estratégicos que, en su calidad poética, 
resisten cada intento de instrumentalización. Les protagonistes de Indiana 
y Osunde son, no solamente por sus historias sino también por sus 
existencias ficcionales, particulares y universales a la vez. El cuerpo como 
encarnación de un espíritu siempre se mueve entre los polos heterogéneos 
de la carne y el espíritu: «The body is in an undecidable point in which 
universality and particularity get confused» (Laclau, 1995, p. 113). En 
lugar de reducir a los protagonistas a lo que Gayatri Spivak denomina 
«esencialismo estratégico» (2008, p. 260), en este contexto la idea de la 
«difracción», como la describe Karen Barad, sirve mejor para entender los 
trabajos de Indiana y Osunde, las identidades fragmentadas de sus 
protagonistas, la fractalización de sus experiencias, y lo que significan 
estas para la creación de otra realidad: con Barad se podría decir, que estos 
protagonistas están «iteratively intra-acting, re-diffracting, diffracting 
anew, in the making of new temporalities (spacetimematterings), new 
diffraction patterns» (Barad, 2014, p. 168). Comentando a Derrida, Laclau 
determina el «anacronismo constitutivo» —o sea, una temporalidad 
dialéctica entre dos polos opuestos— como base de cada identidad:  

Time being «out of joint», dislocation corrupting the identity with itself 
of any present, we have a constitutive anachronism which is at the root of 
any identity. Any ‘life’ emerges out of a more basic life/death dichotomy —
it is not «life» as uncontamined presence but «survie» which is the condition 
of any presence. (Laclau, 1995, p. 111) 

Con su reencantamiento poético, las novelas ofrecen una salida de las 
realidades políticas dominantes. Sustituyendo las relaciones jerárquicas de 
poder con ideas de fluidez, relacionalidad y simultaneidad, tanto Indiana 
como Osunde muestran a sus protagonistas en relación con sus respectivas 
comunidades, reinventando relacionamientos, teniendo diferentes 
relaciones al mismo tiempo, y relacionándose con el espacio y el tiempo 
de formas menos obedientes. De este modo, están refigurando activamente 
conceptos de tiempo, espacio, amor, posesión o libertad. De este modo 
concuerdan con Noam Chomsky y con Silvia Rivera Cusicanqui que un 
mundo ch’ixi, otro mundo, o muchos otros mundos diferentes (en plural), 



Relacionalidad, Fluidez, Simultaneidad – Concepciones más allá… 51 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 

ISSN 3020-9552 

son posibles18 y que estas posibilidades ya se están viviendo de maneras 
simultáneas, no solamente en la ficción. 

BIBLIOGRAFÍA 

Acosta, Alberto (2013). El Buen Vivir. Sumak Kawsay, una oportunidad 
para imaginar otros mundos. Icaria. 

Anzaldúa, Gloria (2012). Borderlands/La Frontera. The New Mestiza. 
Aunt Lute Books. 

Arendt, Hannah (1990). Was ist Existenzphilosophie? Anton Hain 
(Original: [1948]. Sechs Essays. Schriften der Wandlung 3, pp. 48–
80).  

Arendt, Hannah (2019). Denken ohne Geländer. Texte und Briefe. Heidi 
Bohnet y Klaus Stadler (coords.). Piper.  

Bauman, Zygmunt (2004). Modernidad líquida. Fondo de Cultura 
Económica. https://redmovimientos.mx/wp-
content/uploads/2020/07/Modernidad-L%C3%ADquida-Bauman.pdf 

Barad, Karen (2003). Posthumanist Performativity: Toward an 
Understanding of How Matter Comes to Matter. Signs, Vol. 28, No. 
3, Gender and Science: New Issues (Spring), 801-831. The University 
of Chicago Press https://www.jstor.org/stable/10.1086/345321  

Barad, Karen (2011). Nature’s Queer Performativity. Qui Parle, vol. 19, 
no. 2, 121–58. DOI: https://doi.org/10.5250/quiparle.19.2.0121  

Barad, Karen (2014). Diffracting Diffraction: Cutting Together-Apart. 
Parallax, 20(3), 168–187. DOI: 
https://doi.org/10.1080/13534645.2014.927623 

Bloch, Ernst (1973) [1935]. Erbschaft dieser Zeit. Suhrkamp. 

  
18 Noam Chomsky, Another World is possible (2005, 184-201); Rivera Cusicanqui, Un 
mundo ch’ixi es posible (2018). 



52 Catarina Von Wedemeyer 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 
ISSN 3020-9552 

Bloch, Ernst (1954-59). Das Prinzip Hoffnung. Suhrkamp. 

Bonilla Maldonado, Daniel. (2019). El constitucionalismo radical 
ambiental y la diversidad cultural en América Latina. Los derechos de 
la naturaleza y el buen vivir en Ecuador y Bolivia. Revista Derecho 
del Estado, Universidad Externado de Colombia. N.° 42, enero-abril, 
3-23. DOI: https://doi.org/10.18601/01229893.n42.01. 

Botero, Renz; Xantino, Natu y Botero, Ram (2021). Diwata. Queering pre-
colonial philippine Mythology. Southeast Asia Queer Cultural 
Festival 2.0: ImagiNATION Visual Art 
https://seaqcf.net/program/diwata [03/07/2025] 

Butler, Judith (2022). Kinship beyond the Bloodline. Queer Kinship: Race, 
Sex, Belonging, Form, edited by Tyler Bradway and Elizabeth 
Freeman, Duke University Press, 25-47. DOI: 
https://doi.org/10.2307/j.ctv2vr9cnp.5  

Butler, J. (1993). Critically queer. In Bodies that matter (pp. 223-284). 
Routledge. 

Calfuqueo, Seba (2022). Ngüru ka Williñ (Zorro y Nutria). Animación 3D 
en colaboración con Roberto Riveros a.k.a Neo Cristo. 4 minutos 4K. 
https://vimeo.com/734181854.  

Campbell-Stephens, Rosemary (2021). Educational Leadership and the 
Global Majority: Decolonising Narratives. Palgrave Macmillan. 

Catrileo, Daniela (2016). Río herido. Edicola. 

Chomsky, N. (2005). Another world is possible. In Imperial ambitions 
(Cap. 9, pp. 184-201). Hamish Hamilton. 

Chukwudera, Michael Chiedoziem (28/11/2023). The Overlapping 
Realisms of Eloghosa Osunde. Open Country Mag. 
https://opencountrymag.com/the-overlapping-realisms-of-eloghosa-
osunde/ [03/07/2025] 

Deckman, Joshua. (2023). Spiritual Crossings: Olokun and Caribbean 
Futures Past in La Mucama de Omicunlé by Rita Indiana. Ferly, O., 



Relacionalidad, Fluidez, Simultaneidad – Concepciones más allá… 53 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 

ISSN 3020-9552 

Zimmerman, T. (eds) Chronotropics. Palgrave Macmillan, Cham. 
Cap. 11, 195-212. https://doi.org/10.1007/978-3-031-32111-5_11  

Derrida, Jacques (1993). Spectres de Marx. Éditions Galilée. 

Díaz, Natalie (2020): Postcolonial Love Poem. Graywolf Press. 

Edelman, Lee [2004] (2014). No al futuro. La teoría queer y la pulsión de 
muerte. Egales. 

Feay, Suzi (02/01/2019). Tentacle by Rita Indiana review – a post-
apocalyptic odyssey. The Guardian. 
https://www.theguardian.com/books/2019/jan/02/tentacle-by-rita-
indiana-review [03/07/2025] 

Federici, Silvia (2018). Re-enchanting the World: Feminism and the 
Politics of the Commons. Between the lines. 

Freeman, Elizabeth. (2010). Time binds. Queer Temporalities, Queer 
Histories. Duke University Press. 

Gahran, Amy (2017). Stepping Off the Relationship Escalator. Off the 
Escalator Enterprises LLC. 

Goltz, Dustin (2022, September 15). Queer Temporalities. Oxford 
Research Encyclopedia of 
Communication. https://oxfordre.com/communication/view/10.1093/
acrefore/9780190228613.001.0001/acrefore-9780190228613-e-1182 
[03/07/2025] 

Grebe Vicuña, M. Ester (1992). El concepto de Ngen en la cultura 
Mapuche. Actas de Lengua y Literatura Mapuche 5, Universidad de 
la Frontera, 1-7.  

Halberstam, Jack. (2018). El arte queer del fracaso. Egales. 

Haraway, Donna (2023). SF: Speculative Fabulation and String Figures / 
SF: Spekulative Fabulation und String-Figuren. 100 Notes – 100 
Thoughts / 100 Notizen – 100 Gedanken | Nº033, Hatje Cantz, 
Documenta 13.  



54 Catarina Von Wedemeyer 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 
ISSN 3020-9552 

Herrero-Martín, Rosana (2019). Olokun or the Caribbean Quantum Mind: 
An Analysis of Transculturated Metaphysical Elements within Rita 
Indiana’s Novel Tentacle. Journal of West Indian Literature, vol. 27, 
no. 2, 52-67. https://www.jstor.org/stable/26870582 

Indiana, Rita (2022) [2015]. La mucama de Omicunlé. Editorial Periférica. 

Kopenawa, Davi y Albert, Bruce (2015). A queda do céu. Palavras de um 
xamã yanomami. (Beatriz Perrone-Moisés, trad.). Companhia das 
Letras.  

Kowii Maldonado, Wankar Ariruma (2012). Literatura e interculturalidad: 
La expresión creativa y crítica de las voces de las nacionalidades y 
pueblos del Abya-Yala y sus retos en los estados nacionales de 
América Latina – El caso ecuatoriano, Universidad Andina Simón 
Bolívar.  

Krenak, Ailton (2019). Ideias para adiar o fim do mundo. Companhia das 
Letras. 

Krenak, Ailton (2022). Futuro Ancestral. Companhia das Letras. 

Laclau, E. (1995). The time is out of joint. Fil. vest. / Acta Phil., XVI(2), 
109-123. 

Lechner, Theresa (2023). Relationalität. Huber, Matthias y Döll, Marion. 
(coords.) Bildungswissenschaft in Begriffen, Theorien und Diskursen. 
Springer VS, Wiesbaden. DOI:  https://doi.org/10.1007/978-3-658-
37858-5_61 

Lechner, Theresa (2024). Zwischen – Eine relationale Anthropologie 
pädagogischer Beziehungen. Beltz Juventa. 

Lewis, Sophie (2022). Abolish the Family: A Manifesto for Care and 
Liberation. Verso Books. 

Lima Barreto, João Paulo (2013). Wai-Mahsã: peixes e humanos. Um 
ensaio de Antropologia Indígena. Universidade Federal do Amazonas. 
https://acervo.socioambiental.org/acervo/tesesdissertacoes/wai-



Relacionalidad, Fluidez, Simultaneidad – Concepciones más allá… 55 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 

ISSN 3020-9552 

mahsa-peixes-e-humanos-um-ensaio-de-antropologia-indigena 
[03/07/2025] 

Lugones, María (2008). Colonialidad y Género. Tabula Rasa, No. 9, 73-
101.  

Margolis Schweber, Elías (2017). El buen vivir: La búsqueda de su 
comprensión a través de diferentes filosofías. Estud. polít. (Méx.) 
[online] n. 40, 123-147. 
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-
16162017000100123&lng=es&nrm=iso [2025-07-02] 

Meißner, Kerstin (2019). Relational Becoming – mit Anderen werden. 
Zugehörigkeit als sozialer Prozess. transcript. 

Müller-Schöll, Ulrich y Francesca Vidal (2017). Ernst Blochs «neue 
Philosophie» des «Neuen». Zum Vorwort des Prinzips Hoffnung. 
Rainer E. Zimmermann (coord.). Ernst Bloch: Das Prinzip Hoffnung. 
De Gruyter, pp. 9-34. 

Muñoz, José Esteban (2020). Utopía queer. El entonces y allí de la 
futuridad antinormativa. Caja Negra. 

Neimanis, Astrida (2012). Hydrofeminism: Or, On Becoming a Body of 
Water. Henriette Gunkel, Chrysanthi Nigianni y Fanny Söderbäck 
(coords.). Undutiful Daughters: Mobilizing Future Concepts, Bodies 
and Subjectivities in Feminist Thought and Practice. Palgrave 
Macmillan. Chapter 6, 85-99. 

Neimanis, Astrida (2013). Feminist subjectivity, watered. Feminist 
Review, (103), 23-41. Sage Publications. 
https://www.jstor.org/stable/41819667 

Osunde, Eloghosa (2023) [2022]: Vagabonds! 4th Estate. 

Oyěwùmí, Oyèrónkẹ́ (1997). The Invention of Women. Making an African 
Sense of Western Gender Discourses. University of Minnesota Press. 

Reed, Allison (2016). The Whiter the Bread, the Quicker You’re Dead: 
Spectacular Absence and Post-Racialized Blackness in (White) Queer 



56 Catarina Von Wedemeyer 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 
ISSN 3020-9552 

Theory. In E. P. Johnson (Ed.), No Tea, No Shade (pp. 48–64). DOI: 
https://doi.org/10.1215/9780822373711-003 

Rivera Cusicanqui, Silvia (2018). Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos 
desde un presente en crisis. Tinta Limón. 
https://tintalimon.com.ar/public/s7loyv7qkqkfy9tlizbaucrk6z67/pdf_
978-987-3687-36-5.pdf 

Rivera Cusicanqui, Silvia (2010). Ch’ixinakax utxiwa: una reflexión sobre 
prácticas y discursos descolonizadores. Tinta Limón. 

Rivera Cusicanqui, Silvia. «Bloque 4: Hacia el reencantamiento del mundo 
desde América», Videos del 1° Congreso Interdisciplinar del 
Pensamiento Crítico Americano: Pensar América en Diálogo, 
Santiago de Chile, octubre de 2014. José A. Tasat (coord.). Pensar en 
movimiento, Universidad Nacional de Tres de Febrero.  
https://pensarenmovimiento.untref.edu.ar/es/capitulo%203%20cusic
anqui%20y%20santos 

Scheinerman, Rachel (sin fecha). The Seven Genders in the Talmud. 
Judaism has recognized nonbinary persons for millennia. My Jewish 
Learning. https://www.myjewishlearning.com/article/the-eight-
genders-in-the-talmud/ [03/07/2025] 

Sedgwick, Eve (2005) [1994]. Queer and Now. Tendencies. Taylor & 
Francis e-Library, 1-8. 

Smith, Nathan (14/03/2022). Read Me: Vagabonds! Searches for Queer 
Solace Amid the Chaos of Lagos. Them.Us. 
https://www.them.us/story/eloghosa-osunde-vagabonds-read-me-q-
and-a [03/07/2025] 

Spivak, Gayatri Chakravorty (2008). Other Asias. Blackwell Publishing. 

Toro-Arévalo, Sergio; Moreno-Doña, Alberto; Vargas Polanía, Eivar 
Fernando y Castiblanco Rodríguez, Yuly Eliana (2022). La 
relacionalidad como principio y condición de existir en las 
motricidades originarias. Sinéctica, (59), e1434. Epub 13 de febrero 
de 2023. DOI: https://doi.org/10.31391/s2007-7033(2022)0059-014  



Relacionalidad, Fluidez, Simultaneidad – Concepciones más allá… 57 
 

 
MariCorners: Revista de Estudios Interdisciplinares LGTBIA+ y Queer, 3(1), 31-57. 

ISSN 3020-9552 

Van Saarlos, Simon(e) (2023): Against Ageism. A Queer Manifesto. Emily 
Carr University Press. 

Von Wedemeyer, Catarina (2024). Futuro ancestral. Léxico del futuro. 
UNSAM edita, 1a. edición digital. 
https://unsamedita.unsam.edu.ar/lexicocritico/#calibre_link-264 
[03/07/2025] 

Waters, S., & Hanson, R. (2024). The relationship elevator [Audiolibro]. 
Limitlessness Publishing.  

Xiang, Zairong (2018). Queer Divine Waters. Queer Ancient Ways: A 
Decolonial Exploration, Punctum Books, 65-
102.  http://www.jstor.org/stable/j.ctv1r7874v.5 


