
 

 JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715 

 
Fenomenología de la conversión religiosa de la juventud 
en la Comunidad valenciana 
 
Phenomenology of religious conversion of youth in the 
Valencian Community 
 

FRANCISCO JAVIER AZNAR SALA 
Universidad Católica San Vicente Mártir. C/ de Quevedo, 2. Ciutat Vella, 46001 
Valencia.   
fjavier.aznar@ucv.es. 
https://orcid.org/0000-0003-0510-0425. 
 

ENRIQUE MOROS CLARAMUNT  
 
Universidad de Navarra. Edificio de facultades eclesiásticas, Campus Universitario, 
Pamplona 31080 Navarra. 
enmoros@unav.es 
https://orcid.org/0000-0002-6295-9327 
 
Recibido/Received:23-05-2025. Aceptado/Accepted:20-11-2025 
Cómo citar/How to cite: Aznar Sala, Francisco Javier y Moros Claramunt, Enrique. 2026. 
“Fenomenología de la conversión religiosa de la juventud en la Comunidad Valenciana” 
Journal of the Sociology and Theory of Religion, 18, 1-29. DOI: 
https://doi.org/10.24197/3zs22780 
  
 
Artículo de acceso abierto distribuido bajo una Licencia Creative Commons Atribución 
4.0 Internacional (CC-BY 4.0). / Open access article under a Creative Commons 
Attribution 4.0 International License (CC-BY 4.0). 
 
Resumen: Nuestro objetivo es estudiar el fenómeno de la conversión religiosa como una de las 
realidades sociales que se dan en nuestra sociedad y que suele pasar desapercibida en los estudios 
sociológicos. Se trata de una cuestión antropológica y la abordamos desde una estrategia metodológica 
cualitativa para profundizar en un hecho que puede ser estudiado desde las técnicas de la ciencia social. 
Investigamos qué ocurre en la vida de un joven para que se suscite un hecho de tal relevancia en medio 
de una sociedad secularizada. Supone para los sujetos un cambio de vida radical que no siempre es del 
todo comprendido.   
Palabras clave: Conversión cristiana, Religamiento, Metodología cualitativa, Sentido, Comunidad. 
 

mailto:fjavier.aznar@ucv.es
https://orcid.org/0000-0003-0510-0425
https://orcid.org/0000-0002-6295-9327
https://doi.org/10.24197/3zs22780
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Francisco Javier Aznar Sala y Enrique Moros Claramunt 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715 

Abstract: Our objective is to study the phenomenon of religious conversion as one of the social realities 
that occur in our society and that often goes unnoticed in sociological studies. It is an anthropological 
question and we approach it from a qualitative methodological strategy to delve into a fact that can be 
studied from the techniques of social science. We investigate what happens in the life of a young person 
for an event of such relevance to arise in the midst of a secularized society. It supposes for the subjects a 
radical change of life that is not always fully understood.  
Keywords: Christian conversion, Revival, Qualitative Methodology, Sense, Community. 
 

 
 

1.-INTRODUCCIÓN  
 

El fenómeno de la conversión no es un hecho aislado que se circunscriba 
a una época determinada ni a una religión concreta, pues es transversal a toda 
la fenomenología religiosa. De hecho, en todas las épocas y lugares se han 
suscitado fenómenos de conversión más o menos significativos que han 
quedado registrados en sus correspondientes biografías. En el actual estudio 
no pretendemos mirar tanto al pasado como al presente, ni hacer un recorrido 
por el fenómeno de la conversión en toda su complejidad y amplitud, pues 
mucho se ha dicho en otras épocas por medio de personajes relevantes del 
pensamiento y de la cultura, pero poco se ha hablado en el presente. Hemos 
optado en esta ocasión por estudiarlo y para ello hemos hallado personas de 
un entorno juvenil, universitario o laboral, que como fruto de un momento de 
conversión han comenzado a vivir sus vidas desde la fe en medio de un 
cambio radical y que si no se estudian pasarían desapercibidos para las 
ciencias sociales. 

La secularización en occidente es una cuestión de todos sabida y que 
cobra una creciente presencia en todas las estructuras sociales, tanto que 
parece un axioma incontestable. Todo esto afecta notablemente a una 
juventud que pasa por ser, “una de las últimas generaciones de lo que hemos 
dado en llamar civilización occidental. Ni siquiera saben qué es lo que no 
saben… y no les importa [en el plano religioso]” (Dreher 2018, 191). Estamos 
de acuerdo con la afirmación que indica que el desconocimiento de lo 
religioso es palpable, pero no estamos de acuerdo en lo que afirman algunos 
sociólogos cuando aseveran que “entre los jóvenes de hoy no hay 
conversiones y que los datos reflejan un abandono de las prácticas religiosas” 
(Cerezo y Gómez, 2006, 85), como si esto tuviera una aplicación universal. 
Aunque es cierto que se da una clara desafección religiosa, no es menos cierto 
que hay jóvenes que viven la fe de forma admirable y que todavía hoy se 
producen conversiones religiosas significativas que desdicen el axioma 



Fenomenología de la conversión religiosa de la juventud en la                                 3 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR),18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715  

anterior. No en vano, a tenor de lo dicho por otros intelectuales, “en el presente 
la religión es el más genuino refugio de la rebeldía. […]. La creencia religiosa, 
la vivencia de la fe, comienza a despertarse y a arraigar de nuevo entre los 
jóvenes. Este es el fenómeno que llamamos religamento” (Pérez Adán, 2016, 
25 y 33). Este hecho se caracteriza por la vuelta a parámetros de vivencia 
religiosa en jóvenes que, tal vez, no se esperaba.  

Ciertamente vivimos en un mundo convulso donde las sucesivas crisis 
económicas e incluso las guerras azotan a la denominada sociedad de 
bienestar que prometía dárnoslo todo. No parece que nuestro mundo 
transcurra por esta vertiente y que encuentre en sus propios fundamentos los 
resortes necesarios para alcanzar el anhelado estadio de satisfacción. Todo 
ello no es ajeno a una juventud que sigue en búsqueda ante tanta insatisfacción 
y vacío, como ya indicara en su momento Joseph Ratzinger: “la fe cristiana 
representa todavía un enorme potencial para traer la paz y la reconciliación” 
(2006,116). Después de las grandes crisis del siglo XX, por ejemplo, se 
suscitaron numerosas conversiones religiosas como respuesta a tanto vacío y 
sinsentido acumulados (Pearce, 2006). Por ello, “Theodor W, Adorno se 
preguntaba qué podía ser la filosofía después de Auschwitz; a lo que hoy 
añadiríamos: Etiopía, Irak, Bosnia, Ruanda, Kosovo [Las Torres Gemelas, 
Lehman Brothers, Ucrania]” (Vidal 2003, 177). El ser humano no da la 
sensación de que pueda saciarse solo con la técnica y queda siempre un poso 
de vacío interior.  

Da la impresión de que el nuevo siglo, si se quiere milenio, no halla el 
sentido definitivo y la respuesta a tantas cuestiones se pospone. Esta realidad 
de posible desengaño existencial posee una clara dimensión antropológica e 
histórica y otra de naturaleza metafísica y religiosa. Por ello, “el interrogante 
fundamental ante el fracaso, el sufrimiento, el mal y la muerte es saber si el 
hombre puede lograr el sentido último de la existencia” (Gevaert 2008, 264). 
A finales del siglo XX y principios del actual siglo XXI, los límites del existir 
humano permanecen todavía bien visibles a pesar del desarrollo de la ciencia 
y de la técnica, por lo que no pocas veces la cuestión ética de fondo es ocasión 
de planteamientos radicales en el plano existencial: “la razón parece estar en 
que la llamada moral contiene un aspecto de absoluto y de trascendencia que 
la pone en relación con el Creador” (Gevaert 2008, 283). Y puede surgir entre 
algunos de nuestros coetáneos un planteamiento radical que les ayude a vivir 
una experiencia determinante de absoluto frente a lo parcial y relativo: “La 
muerte [como finitud] plantea el problema de la opción fundamental ante la 
raíz trascedente o metafísica de la existencia, que es reconocerse criatura o 
negarse a serlo” (Gevaert 2008, 307). Los siglos precedentes se caracterizaban 



4 Francisco Javier Aznar Sala y Enrique Moros Claramunt 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715 

por una religiosidad más social que una respuesta personal, pero en el presente 
se da una vivencia más personal que después puede conducir a la búsqueda 
de un tipo de vivencia colectiva o grupos de referencia religiosa. Parece un 
hecho que en el occidente moderno, “el hombre se convierte en individuo 
espiritual y se conoce como tal antes que desde la referencia social” 
(Safranski, 2022, 16). De algún modo se puede subrayar que, a pesar de lo 
que se diga, “Dios sigue atrayendo el corazón del hombre y que la pregunta 
por Dios está escondida en lo recóndito de su mismo ser. Todo ello es signo 
de que el ser humano no puede vivir solo de la razón. Necesita también abrirse 
a la trascendencia” (Ayllón y Conesa, 2012, 148-149).  

Como señala un importante sociólogo, de origen español, pero afincado 
en EEUU: “la religión no desaparece entre la juventud y en el mundo 
moderno; es «transformada». […] El individuo depende de sí mismo para 
juntar los pedazos de un mundo destrozado y construir un todo subjetivamente 
significativo. Esto es lo que determina la búsqueda moderna de la salvación” 
(Casanova, 2012, 233). Por todo lo dicho en este preámbulo, se puede señalar 
que en algunos casos la búsqueda de sentido permanece intacta y la idea del 
encuentro sigue siendo atractiva para muchos. 

 
2. ¿QUE ENTENDEMOS POR CONVERSIÓN? 
 

Como todos los fenómenos particularmente humanos, la conversión 
necesita de un estudio interdisciplinar que permita advertir todos los 
elementos que en él se implican para ponderar su relativa importancia. Pero 
la cuestión central que se dilucida en torno a “la conversión tiene un carácter 
eminentemente antropológico y suele darse como respuesta a una época 
donde abunda la incredulidad” (Pearce, 2006, 11). Coincidimos, por tanto, 
con la línea que entiende la conversión como un proceso donde se da “una 
constante antropología universal que queda ligada a la cuestión del sentido de 
la existencia” (Alonso, 2011, 129) y, en este sentido, nos separamos de una 
investigación netamente psicológica (Tumanggor, 2016) o que se ciña a un 
estudio estrictamente sociológico (Snow y Machalek, 1984). Como se colige 
de la lectura de un filósofo contemporáneo, que realiza una somera crítica a 
tanto dato cuantitativo que va en detrimento del conocimiento del ser, señala: 
“Los datos recopilados no dan respuesta a la pregunta «¿quién soy yo?» (Han, 
2022, 66). Por ello abunda en la idea de que “el dataísmo resulta de la renuncia 
al sentido de los contextos. Los datos deben rellenar el vacío del sentido. En 
este sentido, dataísmo y nihilismo son las dos caras de una misma moneda” 
(Han, 2022, 66). 



Fenomenología de la conversión religiosa de la juventud en la                                 5 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR),18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715  

Por esa razón resulta clave explicar cómo es el ser humano para que entre 
algunos de sus representantes pueda darse lo que llamamos «conversión»; es 
decir “una radical reorganización de la identidad y del significado de la vida” 
(Hood, Hill & Splika 2009, 45). En primer lugar, la persona humana puede 
siempre crecer y convive en una relación cambiante. Las virtudes intelectuales 
y morales permiten el crecimiento de las facultades humanas. Por eso una 
persona es siempre alguien que es más que lo que ya es. Siempre tiene futuro, 
y este depende en alguna medida de sus decisiones y obras. Dicho en términos 
filosóficos conocidos: «la persona es un ser futurizo» (Marías, 1997). Nadie 
está fijado definitivamente en sus creencias, valores o preferencias morales y 
así todos pueden experimentar un cambio profundo. Pero, “cuando ese 
cambio es significativo puede llegar a ser suficiente para describirlos como 
una conversión” (Faulkner, 2019, 821). 

Poder crecer significa a la vez poder ser ayudado a crecer. Los seres 
humanos no nacemos solos, ni aprendemos un idioma propio, sino que 
adquirimos una cultura que nos precede, cuyo cambio se desarrolla al hilo de 
nuestro crecimiento y en el que podemos influir hasta cierto punto. La persona 
no se entiende sin su carácter social que le configura. El contexto social forma 
la psicología de las personas, la acogida y el calor familiar influyen 
profundamente en el temperamento y forjan la personalidad de cada 
individuo. Aunque siempre sigue siendo ella misma en medio de una 
trayectoria vital que se torna biográfica y reconocible.  

Sin herencia no podríamos ser nada. Pero lo recibido empuja a la acción 
libre que convierte a cada persona en protagonista de su propia existencia. En 
buena medida uno es lo que está llamado a ser y lo que hace en virtud de esa 
llamada. Ni la herencia ni la llamada determinan las propias acciones. El 
hombre es libre, es interpelado por su herencia y es el protagonista de la 
respuesta a esa llamada. Ese hombre más que ser, será.  Será libremente lo 
que quiera y pueda ser1.  

Para eso el hombre debe ser un ser racional. Solo a través de la 
inteligencia el hombre descubre quién es y qué es el mundo. El sentido de su 
vida se desarrolla en un contexto de totalidad. No cuenta tanto lo que uno ha 
hecho, o lo que hace en un determinado momento, sino lo que va a hacer 
porque quiere hacerlo. Para querer hay que saber qué querer. Y saber qué 
querer significa reconocer jerarquías. Pero solo se pueden jerarquizar las 
cosas conocidas. Querer siempre consiste en querer más, querer mejor. 
  
1 Sobre los procesos de transformación personal que surgen de diversas experiencias o 
enfermedades (Hunt, 2000). 



6 Francisco Javier Aznar Sala y Enrique Moros Claramunt 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715 

Precisamente la perspectiva de totalidad que influye en el sentido de la vida 
supone una mirada no atada a lo hecho o al presente. Es decisivo que el sentido 
de la vida pueda llamarse de algún modo verdadero. Por eso debe tratarse de 
una cuestión racional. Y, además, tiene la estructura de un proyecto y se nutre 
de los compromisos que el ser humano puede asumir: 

 
“El influyente modelo Lofland-Stark (1965) sobre la conversión religiosa esboza 

dos condiciones básicas que impulsan la conversión religiosa: las personas, en primer 
lugar, deben sentir una necesidad o tensión aguda en su perspectiva religiosa de 
resolución de problemas y, en segundo lugar, establecen vínculos afectivos con 
miembros de la nueva religión o afiliación a la que se convierten, lo que facilita su 
adhesión al nuevo movimiento religioso” (De Cruz 2018. Kox, Meeus &Hart 1991). 

 
La verdad es realmente algo decisivo en la existencia humana2. Pero la 

verdad conocida contiene una invitación o propuesta que podemos convertir 
en mandato a nuestra libertad. Quizá la verdad se desvela en ocasiones a 
nuestra inteligencia de tal modo que inspira nuestra vida. Pero es seguro que 
la verdad es algo diferente de una formula común, de una declaración 
lingüística, seguro que si llega al alma y la ilumina inserte a la persona entera 
en un contexto nuevo que le compromete y con el que la vincula (Polo, 1996, 
197-206). Ese encontrarse con la verdad puede llamarse una experiencia 
transformativa, que es a la vez epistémica y personalmente transformativa 
(transforma tanto lo que saben cómo lo que son) en virtud de una particular 
experiencia que solo puede tener lugar si se tiene esa experiencia (Paul 2014). 
Esto conduce a una posición epistémica ventajosa, como se hace notar: 

 
“Un convertido tiene un elemento de evidencia de un orden más alto que el no 

convertido no posee, a saber, una experiencia en primera persona de un cambio de 
creencias religiosas en profundidad y de un modo significativo: el convertido sabe que 
sus creencias religiosas pueden ser cambiadas. Esto tiene lugar como una adición a 
cualquier evidencia de primer orden que ha incitado la conversión. Eso le dice algo 
significativo no solo sobre sus actuales creencias religiosas, sino también acerca de la 
fragilidad y reversibilidad de las creencias religiosas en general” (De Cruz, 2018; 
Dipaolo, 2020). 

 
En buena medida, en toda cultura se establece una perspectiva global para 

aprobar o desaprobar la propia existencia. «Yo no valgo para nada», «He 
corrido bien mi camino», etc., pero ninguna cultura, en cuanto creación 

  
2 Este es el núcleo de la conversión de J.H. Newman “la obediencia a la verdad en el corazón 
de la conversión” (ALONSO 2019).  



Fenomenología de la conversión religiosa de la juventud en la                                 7 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR),18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715  

humana libre, encierra todas las posibilidades de lo humano, de la plenitud de 
cada persona. Ciertamente la cultura vigente puede presentar algún “malestar” 
para los que sufren, puede generar una sensación de descomposición que 
impide una conversación común o una incapacidad para juzgar los diferentes 
recorridos vitales. Puede ser tan lábil como para señalar lo que no hay que 
aceptar olvidando que lo único urgente es vivir y actuar. La cultura puede 
sumir en el escepticismo a una persona. Pero quizá no puede librarle de sus 
miedos. Quizá no presenta un rostro con el que poderse mirar y medirse. 
Quizá la cultura contenga elementos para deshacerse de las culpas, para 
librarse de la angustia, para acompañar la soledad. Y en este punto se habla 
de “inconmensurabilidad” (Faulkner 2019, 826). Pero yo soy además de mi 
cultura, de mi pueblo, de mi historia. En cualquier momento puedo parar en 
seco y decir “¡basta!”. Y comenzar una nueva vida y estrenar una existencia 
con la fuerza de la libertad. Inspirada en la verdad reconocida. 

El encuentro con la verdad no se puede prever, ni programar. No puede 
ser elegida (Faulkner, 2019, 825). Surge de modo subitáneo en las personas 
con una mezcla de entusiasmo y miedo, la admiración nos revela lo que hasta 
entonces desconocíamos, lo que no valorábamos y que ahora no entendemos 
cómo podíamos vivir así. Por eso la conversión se asemeja a lo que los griegos 
llamaron admiración y en lo que situaban el comienzo de la actividad 
filosófica: “El paso esencial que define la naturaleza de la filosofía 
capacitándola para entrar en el reino de la verdad es precisamente la 
conversión” (Szalay 2013, 485; Soulez 2000; Ferraro 2019),  

Esto es lo que llama Faulkner “retrospectivamente ininteligible” (826). 
Un encuentro es el descubrimiento de una verdad que altera de golpe el 
horizonte de la existencia, es la percepción de una belleza desconocida pero 
presagiada, oscuramente anhelada y cargada de promesas, pero que no tiene 
explicación a partir de lo que ya sabíamos y, en ese sentido, la conversión es 
la explicación de la “ininteligibilidad prospectiva” (824). 

Por esa razón toda conversión va acompañada, para ser razonable, por 
una historia justificadora del cambio producido subjetivamente (Lofland & 
Skonovd 1981). Las historias de conversión dan sentido a una antigua forma 
de pensar mediante la conjunción de la atribución de un error masivo y algún 
relato empírico de lo que hizo posible este error masivo y cómo fue eliminado. 
Eso significa que, “se puede dar una justificación práctica de cualquier 
revolución en el pensamiento que se sigue de una experiencia 
transformadora” (Faulkner 2019, 830-831).  

La conversión, pues, supone de algún modo una revelación particular o 
un fenómeno histórico. Frente a la posición original del teólogo protestante 



8 Francisco Javier Aznar Sala y Enrique Moros Claramunt 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715 

William James que pensaba en una singular experiencia dramática (James 
1902), la investigación posterior sugiere una pauta más gradual: “Las 
conversiones no son experiencias aisladas, sino el efecto acumulativo de 
muchas experiencias y decisiones menores. Incluso entre las personas que se 
identifican a sí mismas como nacidas de nuevo, la mayoría experimenta una 
conversión gradual, y no repentina, al protestantismo evangélico” (De Cruz 
2018, 268). 

Y en torno a esa verdad hermosa se reúnen los que la han descubierto. 
Para vivir juntos en torno a ella. Para poder transmitir la verdad percibida. 
Pero la transmisión de lo captado implica de algún modo que podemos contar 
una historia personal, aunque parezca que ha tenido lugar de modo 
instantáneo. Porque la verdad suscita un ejercicio más amplio y radical de la 
libertad. Suscita el amor que canaliza todas las energías personales hacia ella 
y permite que brille en la propia acogida.  

Una conversión, por tanto, es un cambio en sentido amplio del modo de 
pensar de un sujeto (Faulkner 2019, 822). O como afirma McDowell: “la idea 
de conversión funcionaría como la idea de un cambio inteligible en la 
orientación motivacional que no se efectúa exactamente induciendo a una 
persona a descubrir, mediante un razonamiento práctico controlado por las 
motivaciones existentes, algunas razones internas de las que antes no se daba 
cuenta que tenía” (McDowell 1995, 102). La última definición de 
“conversión” que aducimos en esta exposición, reza así: “Conversión se 
utiliza convencionalmente para reconstruir los antiguos discursos culturales 
relativos a la transformación interior que se producía cuando las personas 
cambiaban de afiliación religiosa o filosófica o restablecían o intensificaban 
la relación con una tradición a la que ya pertenecían” (Despotis 2022, 2). 

 El caso es que la literatura nos ha legado numerosos casos de 
conversiones que nos ayudan a situar mejor el estudio realizado. No buscamos 
simplemente la fe en la juventud actual, sino aquellos casos en los que esta no 
se daba y se produce a raíz de un hecho significativo y sorprendente. Tal fue, 
por ejemplo, el caso del filósofo Manuel García Morente, cuando narra en su 
biografía religiosa el antes y el después de lo que él denominó el hecho 
extraordinario y que le condujo a una profunda conversión religiosa (2006). 
O el caso de la filósofa de origen judío Edith Stein, cuando narra aquel preciso 
instante en que descubre en el cristianismo la respuesta a la verdad que andaba 
buscado durante toda su vida: “Fue mi primer encuentro con la cruz y con la 
fuerza divina que da a quienes la llevan. Veía palpablemente ante mí a la 
Iglesia nacida de la pasión redentora de Cristo en su victoria sobre el aguijón 
de la muerte. Fue el momento en que se derrumbó mi incredulidad, el 



Fenomenología de la conversión religiosa de la juventud en la                                 9 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR),18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715  

judaísmo palideció y brilló Cristo: Cristo en el misterio de la Cruz” (Ranff, 
2005, 103). 

Se trata de casos paradigmáticos y, a la vez, sorprendentes. Es como si se 
diera en ellos una luz especial que en un momento dado les permite 
vislumbrar una realidad que antes quedaba velada. Pero hay una disposición 
interior y un contexto vital que empujan al encuentro. Tal es el hecho de tantos 
otros, hombres y mujeres ilustres, que vivieron una situación parecida y que 
sus biografías han quedado como ejemplo de este proceso: Francis Collins, 
Ernesto Sábato, Tatiana Goricheva, Vittorio Messori, Narciso Yepes, etc. 
(Ayllón, 2019). Pero no se trata de conversiones que únicamente les afectan a 
ellos, sino que conducen a un plano de vivencia religiosa comunitaria 
posterior que aumenta la riqueza del encuentro primero. 
 
3.- OBJETIVOS Y ESTRATEGIA METODOLÓGICA 
 

Como hemos señalado al inicio no son muchos los estudios cualitativos 
que se han realizado sobre el fenómeno de la conversión y, menos aún, sobre 
el paso que se da desde la indiferencia religiosa a la fe. En el presente artículo 
nos interesa resaltar el hecho de la «conversión» en general, pero por motivos 
metodológicos nos centramos únicamente en el caso religioso cristiano. Tal 
hecho se puede resumir en los siguientes puntos: es una conversión hacia el 
Señor, con el que comienza una vida nueva en un intercambio recíproco que 
avala la alianza divina, porque la iniciativa parte de Él, y con la esperanza en 
una meta determinada: vivir con Dios para siempre (Alonso 2011; Castilla-
Vazquez 2019). Sí que existen numerosas encuestas sobre el seguimiento 
religioso en España que publica el CIS periódicamente, pero esos datos 
exclusivamente cuantitativos, no ofrecen visibilidad alguna al hecho que 
queremos destacar, simplemente se circunscriben a porcentajes sociales sobre 
aquellos que siguen o dejan de seguir la práctica religiosa. Sobre estos datos 
cuantitativos se han realizado numerosos análisis que están al alcance de 
todos, pero que no reflejan lo concreto (Aznar 2017, 2018, 2019 y 2020). 

Sobre el tema que tratamos existe un artículo del 2010, que aborda este 
fenómeno, pero lo hace desde una perspectiva filosófica sin ofrecer ningún 
tipo de análisis sobre casos concretos (Introvigne, 2010), que son los que aquí 
nos interesan a modo de trabajo de campo. Por el contrario, sí hay un estudio 
semejante a este en francés, bastante completo, pero pertenece a la religión 
islámica y posee matices distintos a los que aquí vislumbramos (Lakhdar et 
al. 2007). 



10 Francisco Javier Aznar Sala y Enrique Moros Claramunt 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715 

Da la sensación de que estamos en una época en la que exclusivamente 
se habla de secularización y de pérdida de interés por lo religioso entre la 
juventud. Siendo esto cierto, en parte, también tiene lugar un regreso a lo 
religioso. Es lo que Pérez Adán, ha acertado en llamar «religamento», a modo 
de fenómeno postmoderno “que se palpa entre algunos jóvenes y que posee 
un bienestar espiritual que incide en el bienestar colectivo” (Pérez Adán 
2022,113). Se trata de un hecho tan significativo en el plano existencial que 
merece ser descrito y comprendido en pleno siglo XXI desde una mirada 
analítica que nos acerque a esta realidad concreta.  

Se hace necesario en el presente atender a la complejidad y a la realidad 
concreta de la conversión, más allá de grandes números y cifras que ocultan 
los detalles. Todo lo dicho motiva el objetivo principal del presente trabajo: 
investigar el proceso de conversión religiosa y las fases por las que discurre. 
Especialmente nos interesa comprender qué motiva este cambio cuando el 
contexto cultural es adverso y el hecho se da contracorriente. Inicialmente nos 
planteamos varias preguntas de investigación: ¿Qué provoca una conversión 
religiosa en un joven que vive en un mundo que en nada invita a ello? ¿Qué 
experimenta el joven en su interior que resulta tan decisivo? ¿Qué 
consecuencias tiene para su vida esta experiencia? ¿Existen antecedentes que 
hayan ayudado a esta conversión? ¿Se produce de golpe o pasa por diversas 
fases? ¿Conduce a una vivencia de fe comunitaria?  

Hemos decidido investigar sobre todo ello en la época contemporánea 
desde el método cualitativo por dos razones: a) La primera de ellas porque la 
mayoría de datos sociológicos referidos a la cuestión religiosa y su 
seguimiento entre la juventud es numérico y global en el plano cuantitativo, 
lo que esconde los matices y pormenores reales, sin atender a las 
particularidades. Además, cuando salen estas encuestas de población se ciñen 
a la pérdida de influencia de la religión entre la juventud y el fenómeno que 
estudiamos permanece oculto. Por lo tanto, es evidente el déficit de 
conocimiento cualitativo que existe. De ahí, la necesidad de realizar este 
estudio cualitativo que dé visibilidad a estos sujetos sociales y que permita 
comprender cómo viven esta realidad que va más allá de lo meramente 
empírico.  

En segundo lugar, desde un prisma antropológico: b) El fenómeno a 
estudiar posee un interés significativo dado que supone un cambio de vida tan 
singular que no admite fácil explicación. La pretensión es entender 
pormenorizadamente qué significa para un joven del siglo XXI un hecho tan 
poco usual como es el de la conversión religiosa en sus propias palabras y 
experiencias vitales. Lo que buscamos en nuestro estudio es interpretar el 



Fenomenología de la conversión religiosa de la juventud en la                                 11 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR),18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715  

fenómeno desde una perspectiva emic, o sea, desde la vivencia del propio 
protagonista. Por eso hemos recurrido a la metodología del grupo de discusión 
como técnica de producción y recogida de datos.  

La citada técnica ha sido empleada en el contexto de una investigación 
de jóvenes que han experimentado en sus vidas un proceso de conversión y 
que han pasado de la indiferencia religiosa a la fe. Como estrategia de 
muestreo, hemos decidido recoger una variedad de experiencias de jóvenes 
en un arco de edad que va de los 20 a los 32 años. Para conseguir la muestra 
y las entrevistas hemos sido ayudados por los mismos jóvenes que nos han 
ido indicando conocidos suyos que habían experimentado el mismo proceso 
a modo de técnica de bola de nieve. Además, hay que tener en cuenta que no 
es igual un proceso de conversión en la ciudad que en una zona rural, dado 
que la dispersión de la población en las zonas rurales dificulta el acceso a 
grupos de referencia religiosa, que resulta decisiva en estos casos.  

Hemos conformado dos grupos de discusión (Tabla I), que nos permiten 
recoger abundante información sobre tres aspectos principales: (1) 
motivación de un proceso de conversión; (2) el momento mismo de la 
conversión y su singularidad; (3) relaciones sociales e inconvenientes que 
derivan de un proceso de este calado en sus grupos de referencia. Las notas 
fueron recogidas en un cuaderno para facilitar la confidencialidad y la 
apertura de la conversación. El clima de reflexión y madurez de sus 
intervenciones han hecho de esta técnica una herramienta muy útil para 
plasmar su biografía religiosa. Conviene resaltar que en los cuatro grupos 
participaron un total de cuatro hombres y seis mujeres. A los dos grupos se 
les facilitó el mismo modelo de preguntas y estructura de trabajo a modo de 
entrevista no estructurada para que hablasen de su conversión con total 
espontaneidad. La curiosidad es que por proximidad geográfica y facilidad de 
asistencia se establecieron grupos puros de chicos y chicas, dado que cada 
protagonista se ajustó libremente a un grupo y lugar. Hay dos grupos divididos 
en A y B, dado que la recopilación de datos es preferible realizarla con pocas 
personas, pues en los grupos más numerosos suelen darse perfiles que 
intervienen más y otros que quedan en un segundo plano. Por ello hemos 
realizado grupos pequeños para ofrecer una mayor libertad expositiva y 
narrativa.    

El investigador principal se ocupó de moderar y trascribir lo que en los 
dos grupos se decía relacionado con la conversión. Se ha revisado todo lo 
dicho por los actores principales y de entre las notas tomadas hemos destacado 
las partes más relevantes que interesan a nuestro estudio. Para tal fin seguimos 
un proceso de codificación abierta que permite estructurar el estudio en 



12 Francisco Javier Aznar Sala y Enrique Moros Claramunt 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715 

categorías y subcategorías (Strauss & Corbin 2002). De esta forma hemos 
accedido a la técnica que se conoce como saturación teórica (Charmaz 2006), 
que queda integrada como categoría referencial que nos permite estudiar y 
dilucidar mejor el fenómeno: la conversión como hecho relevante de una vida 
en medio de una sociedad secularizada y el cambio vivencial que ello produce 
(Tabla II).  

 
Tabla I 

Descripción de los grupos de discusión 

 GRUPO 1 (Rural) GRUPO 2 (Urbano) 
Torrente Alcira Valencia 

 
Provincia 
Valencia 

GR1 (A)  
2 participantes 
Edad: 25 y 32 

años 
Duración: 115 

min. 
 

GR1 (B)  
3 participantes 
Edad: entre 23 

y 35 años 
Duración: 84 

min 

GR2 (A)  
2 participantes 
Edad: 25 y 26 

años 
Duración: 78 

min. 
.   

GR2 (B)  
3 participantes 
Edad: entre 22 

y 31 años 
Duración: 155 

min. 

 

Tabla II 

Estrategia de análisis seguida 

SUBCATEGORÍAS CATEGORÍAS 
TEÓRICAS 

CATEGORÍAS 
PRINCIPALES 

CATEGORÍA 
CENTRAL 

Experiencias internas 
que empujan a un 
determinado ambiente  
 
Nuevas amistades y 
nuevos riesgos 
  
Ambientes que se 
frecuentan   

 
Tipo de relaciones 
familiares previas a 
la conversión  
 
 
 
Grupo de iguales  

 
 
La posible huella 
biográfica 
religiosa en el seno 
familiar 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Tipo de vida en la 
juventud  
 
Entorno familiar 
cercano y su influencia  
 
Calidad de las 
relaciones sociales 
 

Importancia del 
curso vital  
 
Recursos contra 
este vacío y 
confrontación  
 
 
La mala 
experiencia de vida 

 
 
 

El vacío 
existencial y raíces 

del proceso 



Fenomenología de la conversión religiosa de la juventud en la                                 13 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR),18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715  

Creencias o increencias 
previas   

como motor del 
cambio  

La conversión 
ligada a un hecho 
extraordinario en 
jóvenes alejados 

de creencias 
religiosas  

Influencia de personas 
que marcan la 

diferencia 
 

Momentos que marcan 
un nuevo itinerario   

 
Alcance de la ayuda de 
estos nuevos ambientes  

Mengua de 
influencia del grupo 
de iguales y 
cambios de 
percepción de la 
realidad  
 
Sentimientos y 
vivencias que 
conducen al terreno 
abonado  

 
 
El momento 
concreto de la 
conversión. El 
Hecho 
Extraordinario.   

Sentimientos y 
contrastes con el tipo de 
vida anterior  
 
Grado de aceptación 
del entorno del cambio 
de vida  
 
Posible ruptura con el 
tipo de vida anterior y 
sus círculos sociales.  
 
Grado de compromiso 
con la Iglesia  

Grupos 
parroquiales o 
grupos de fe  
 
 
Nuevas relaciones y 
grupos de iguales  
 
 
 
Experiencia vital 
positiva y 
compromiso de fe 

 

 
 
 
 
 
Relaciones 
después de la 
conversión   

 
Tabla III 

Perfil de los jóvenes conversos y biografía vital  

 
 

Testimonio 

 
Edad / 

sexo del 
informante  

 
Antecedentes 

familiares 
Religiosos 

Creencias 
religiosas 
previas / 

creencia en 
Dios 

 
Mediación 
para llegar 

a Dios 

Valoración 
de la 

conversión 
por su 

entorno 

 
Experiencia 
después de 

la 
conversión 

 
Vida de fe en 
comunidad y 

espíritu 
misionero  

T1 
(estudiante 
psicología) 

23 años 
(mujer) 

Sí 
(familia 

separada y 
dificultad) 

Sí 
(Panteísmo) 

 
No 

Sí 
(madre) 

Negativo Felicidad y 
paz 

Sí  
(ayuda a las 

Hermanitas del 
Cordero) 

T2 
(estudiante 

de 
derecho) 

26 años 
(mujer) 

Sí 
(vida 

normal) 

Negativa 
 

No 

Sí 
(amigo) 

Indiferente  Felicidad y 
paz 

Sí  
(grupo 

parroquial)  



14 Francisco Javier Aznar Sala y Enrique Moros Claramunt 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715 

T3 
(estudiante 

historia) 

25 años 
(hombre) 

Sí 
(grupos de 
violencia 
juvenil) 

Negativa  
 
 

No 

Sí  
(hermano) 

Muy 
negativo  

Felicidad y 
paz 

Sí  
(Camino 

Neocatecumenal) 

T4 
(estudiante 
psicología) 

25 años 
(mujer) 

No 
(vida 

normal) 
 

Negativa  
 

No 

Sí  
(hermano) 

Indiferente  Mucha 
felicidad  

Sí  
(Carismáticos) 

T5  
(maestro) 

26 años 
(hombre) 

No 
(vida en 
soledad) 

 

Indiferente 
 
 

No 

Sí 
(profesor) 

Indiferente  Esperanza 
y apertura 

vital 

Sí  
(grupo religioso 

juvenil del 
colegio) 

T6 
(ingeniero) 

28 años 
(hombre) 

Sí  
(mala 

relación 
familiar) 

Indiferente 
 

No 

Sí  
(Virgen 

de 
Lourdes) 

Perplejidad  Alegría y 
sentido 
ante la 

enfermedad  

Sí  
(Taizé) 

T7 
(licenciado 

en 
biología) 

32 años  
(hombre) 

No 
(antecedentes 

de 
adicciones) 

Negativa 
 

No 

Sí 
(Virgen) 

Muy 
negativa 

Paz y 
sentido 

Sí 
 

(Adoración 
eucarística) 

T8 
(estudiante 
de ADE) 

32 años 
(mujer) 

No 
(separada) 

Indiferente 
 

No 

Sí 
 (amiga) 

Positiva  Sentido 
existencial 

Sí 
(Taizé) 

T9 
(estudiante 
magisterio 
Erasmus) 

23 años 
(mujer) 

No 
 

(padres 
separados) 

Sí 
 
 

No 

Sí 
 

(amiga) 

Negativa  Se aquietó 
su alma que 
estaba mal 

Sí 
(grupos de  
adoración 
perpetua) 

T10 
(secretaria) 

35 años 
(mujer 
casada) 

Sí   
(vida 

doméstica)  

Sí 
(religión 
católica) 

Sí 
 

(Virgen)  

Positiva  Su 
matrimonio 

cobra 
sentido 

(grupos oración 
Medjugorje) 

 
 
4.- RESULTADOS 
 

A continuación, vamos a desgranar los resultados de forma cualitativa 
según hemos visto que se ha desarrollado el proceso, agrupando los 
testimonios según un orden cronológico de la biografía personal de cada uno 
de los participantes para que el lector lo pueda seguir de forma lógica. Los 
testimonios están recogidos según la (T, de testimonio) y el número del 
entrevistado que puede seguirse en la tabla III para mayor facilidad en la 
información.  
 
4. 1. La posible huella religiosa en el seno familiar 
 



Fenomenología de la conversión religiosa de la juventud en la                                 15 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR),18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715  

Los antecedentes religiosos son diversos en cada uno de los participantes, 
podríamos señalar que la mitad de los mismos sí recibieron una formación 
religiosa en su infancia y la otra mitad no. No obstante, en todos los casos la 
referencia religiosa se perdió completamente en la adolescencia y no pasó de 
un mero recuerdo infantil. En los casos donde se recibió una influencia 
religiosa en la infancia y que será recordada con posterioridad, posee una 
notable influencia la intervención de la figura de la abuela. 

 
Tabla IV 

Pasado religioso de los jóvenes conversos 

Posibles antecedentes religiosos familiares de los conversos (Grupo 1 y 2) 
Sí No 

“Mis padres se conocieron en una parroquia 
de Barcelona. Mi madre profundamente 
creyente desde su niñez, pero mi padre 
durante una época creyente, negó su fe de 
mayor y después tuvo el deseo de acercarse a 
algo espiritual, tipo New Age, pero fuera del 
cristianismo. […] Eso sí, mi abuela materna 
me regaló en su momento una Biblia en 
imágenes, aunque yo no sentía una gran 
motivación por leerla ni por entender sus 
historias que no sabía ni si eran ciertas” (T1). 

“En secundaria mis padres decidieron 
separarme de ciertas amistades por su 
mala influencia en mi vida. Entré en un 
colegio concertado religioso y dejé el 
colegio anterior, donde no conocía a nadie 
y fue la primera vez que un profesor me 
habló de Dios y empecé a entender 
algunas cosas de la religión, pues 
reconozco que no sabía absolutamente 
nada. Este profesor en clase y en 
momentos de recreo me explicaba muchas 
cosas y me ayudó en mis problemas” (T3).  

“A pesar de tener una abuela muy católica y 
unos padres más o menos creyentes, desde 
joven opté por vivir mi juventud alejada de 
todo lo que tuviera que ver con la fe. No le 
tenía rechazo, simplemente me parecía algo 
caduco, algo lejano, impersonal, etc. Me 
parecía una excusa para darle sentido a las 
cosas que nos cuestan vivir y una excusa para 
no coger la vida en peso con los problemas de 
cada día y una forma de huir” (T2).  

“He crecido en una familia que no es 
practicante. Me bautizaron y tomé la 
comunión por tradición, como muchos de 
mi edad, pero nada. Nunca me interesó la 
religión, me parecía aburrida, me parecía 
que era una vía para ser bueno pero mi 
familia lo era sin necesidad de la fe. Yo 
estaba contenta sin necesidad de la 
religión, aunque es cierto que siempre me 
cuestionaba el sufrimiento de la 
humanidad” (T4). 

“Vengo de una familia cristiana, 
especialmente mi abuela, pero yo nunca he 
practicado ni creído. La verdad es que en mi 
casa la religión no pasaba de ciertas prácticas 
en Navidad o Pascua, pero nunca rezábamos 
ni se bendecía la mesa, ni nada por estilo. Mis 
padres no nos decían nada de ir a misa, tan 
solo nos dieron la comunión y el bautismo en 

“Nací en una familia no practicante. 
Nunca mis padres me hablaron de la fe, 
tampoco fui nunca a misa con ellos, ni a 
nada que se le pareciera, pero me llevaron 
desde pequeño a un colegio católico. En el 
colegio a través del Oratorio se me puso la 
semilla de la fe en mi interior. Una semilla 
que paso por diversos terrenos, y que fue 



16 Francisco Javier Aznar Sala y Enrique Moros Claramunt 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715 

su momento, pero nada más, lo que hizo que 
yo pensara que era algo prescindible para las 
cosas serias” (T6). 

poco cuidada y poco regada durante mi 
adolescencia” (T5). 

“Mi abuela era muy religiosa y yo iba a 
misa con ella los domingos, aunque dejé de ir 
después de la primera comunión. Una vez se 
separaron mis padres ya rompí 
definitivamente con la Iglesia, pues si Dios 
era tan bueno, cómo podía sufrir tanto y 
pasarme cosas malas” (T9).    

“Nunca fuimos religiosos en mi casa, 
incluso mi padre había prohibido hablar 
de religión en la mesa o cuando 
sacábamos debates de cualquier tema. Yo 
en el colegio nunca fui a religión y no 
sabía nada de la Virgen ni los santos ni de 
nada” (T7).     

“Mis padres siempre fueron creyentes y yo 
y mis hermanas íbamos los domingos a misa 
con ellos, pero nunca me comprometía en 
nada religioso y ni pasaba de ser un barniz en 
mi vida” (T10).    

“En mi casa nunca se habló de Dios, es 
más, la Iglesia y los curas estaban muy 
mal vistos por mi padre. Lo único, 
recuerdo que mi abuela me enseñó a rezar 
una avemaría de pequeño” (T8) 

 

 
4.2. El vacío existencial previo y raíces del proceso 
 

En los grupos de discusión que se han conformado encontramos los 
distintos sujetos sociales que han participado de forma abierta, espontánea y 
entre iguales sobre el proceso de conversión y sobre cómo eran sus vidas antes 
del hecho que recuerdan como «extraordinario». El momento de la 
conversión marca un antes y un después en sus vidas, como algo que queda 
patente en sus manifestaciones y que es un factor desencadenante del cambio 
radical en sus vidas. La mayoría de ellos refleja una vida anterior al momento 
de la conversión como inacabada, incompleta o carente del componente 
necesario para alcanzar una felicidad que no parecía completarse en aquello 
que habían depositado sus expectativas.  

De hecho, en su trayectoria vital, relatan la falta de referentes y de 
orientación hacia una meta definida. La mitad de ellos habían recibido una 
mínima formación religiosa en su infancia, a diferencia de la otra mitad que 
no habían recibido ninguna y no poseían ninguna referencia religiosa, pero en 
todos los casos había sido algo superficial y desechado por ellos en el periodo 
de la adolescencia sin ninguna relevancia en sus vidas. Todo esto queda 
relatado de forma clara en sus exposiciones que vamos a ir analizando 
paulatinamente en la tabla que sigue:  

 
Tabla V 

La vida de estos jóvenes antes del momento de la conversión   



Fenomenología de la conversión religiosa de la juventud en la                                 17 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR),18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715  

Testimonios conversos Grupo 1 A y B Testimonios conversos Grupo 2 A y B 

“Mi madre era creyente pero mi padre no, y 
cuando tenía seis años se separaron, fue un 
divorcio difícil, y supuso para mí un 
desorden emocional. Llegué a mi padre. 
Empecé a desarrollar un tipo de 
espiritualidad volcada en la naturaleza y 
que diera algún sentido a todo. Creía en la 
naturaleza y el universo, pero no en Dios” 
(T1). 

“En mi vida viví muchos excesos, 
disfrutando de la sobreabundancia de cosas 
que ofrece esta vida, con muchos amigos, 
fiestas, planes, sin parar, sin pensar hacia 
dónde me dirigía… simplemente había que 
disfrutar, pero en el fondo no sentía ningún 
tipo de felicidad, confundí diversión con 
felicidad durante muchos años” (T2). 

“Veía un gran valor en el ser humano pero 
su vida no podía limitarse a comer, crecer, 
trabajar, relacionarse y morir… Sabía que 
había algo más pero no sabía qué. Por 
todos estos pensamientos que me venían a 
la mente sentí como una angustia interior y 
no entendía por qué me pasaba esto y no 
hacía como mis amigas que no se 
planteaban nada. Me sentía rara y diferente 
y no lo contaba a nadie por miedo al qué 
dirán” (T4). 

“Así transcurrió mi adolescencia, grupos 
fanáticos y skinhead que me hacían sentir 
parte de algo, cuando destruido por dentro 
por todo lo que hacía, por beber, la 
violencia, malos resultados académicos y 
unido a la difícil situación en casa con mis 
padres que no sabían qué hacer conmigo, un 
día ellos me dijeron con quince años que no 
iba a volver al colegio, que empezara a 
trabajar en la obra y que intentara vivir mi 
vida” (T3).  

“Creo que era una chica buena, así todos me 
veían y parecía que caía bien a todo el 
mundo, me esforzaba por gustar a todos, 
pero dentro de mí y en la soledad de mi 
habitación me miraba al espejo y no me 
gustaba. En el fondo no me amaba, pero 
quería que los otros sí lo hicieran para 
compensar esta carencia. Empecé a 
adelgazar más y más y dejar de comer hasta 
que mi madre me llevó a un especialista. No 
entendían que yo no me gustaba y deseaba 
tener otro cuerpo. Fue una juventud muy 
dura” (T8).    

“Acabando 4º de la ESO, después de haber 
tenido una movida y una mediocre 
secundaria, con muchos problemas 
familiares, unida a una desmotivación 
general que hizo hasta que repitiera 
curso, me planteé abandonar todo”. 
Apareció de repente un profesor que 
empezó a confiar en mí de una forma que 
nadie lo había hecho antes. Me di cuenta que 
hasta ese momento pocas personas, tanto de 
mi entorno familiar como amigos, me 
habían apoyado, pues siempre me sentí solo 
ante mis problemas y vivía en medio de una 
enorme nostalgia (T5). 

“La temprana separación de mis padres 
generó en mí un sentido de autosuficiencia, 
no quería depender de nadie ni ligarme a 
nadie. Practicaba el yoga buscando llenar 
mi corazón y gestionaba mis problemas 
yo misma sin depender de nadie. Pero es 
verdad que llegó un momento donde 
experimenté una sensación extraña que no 
supe ponerle nombre. Con el tiempo 
entendía que se llamaba soledad” (T9).         

“Me encantaba ir al gimnasio, hacer 
maratones, competiciones en distintos 
deportes. Con 23 años, empecé a sentir un 
día que me costaba correr o hacer ejercicio, 
y al final fui al médico. Me diagnosticaron 
distrofia muscular. Es una enfermedad haría 
desaparecer algunos de mis músculos y que 
me podía llevar a la silla de ruedas. Cuando 
esto sucedió me planteé si merecía la pena 
seguir adelante con mi vida” (T6). 



18 Francisco Javier Aznar Sala y Enrique Moros Claramunt 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715 

“Me casé muy joven y pensaba que era la 
mujer más feliz. Creí tener todo lo que mi 
corazón deseaba. Al año de mi boda mi 
marido se marchó sin decir adiós. No 
contestaba a mis llamadas, ni a la de amigos 
ni familiares. Entonces me sentí la mujer 
más desgraciada y me echaba la culpa. 
Todo lo que había soñada como la 
princesa de mis sueños se había 
destruido” (T10). 

“Pronto me fui de casa buscando 
experiencias nuevas y sin darme cuenta 
me metí en la pornografía buscando 
satisfacciones inmediatas con unas 
consecuencias muy duras para mí. Cada 
vez era más dependiente y me costaba más 
satisfacer mis impulsos. Al final me vi solo 
y metido en un laberinto sin salida. Llegué a 
sentir asco de mí mismo y pensé en el 
suicidio en alguna ocasión” (T7). 

 

Para encontrar un denominador común que sirva a la ciencia social 
hemos comparado cada uno de los casos para encontrar todas las posibles 
sinergias que en ellos se dieran. En esta primera comparativa hemos puesto 
de relieve lo vivido antes de la conversión y que puede servir como eslabón 
previo para comprender el momento decisivo a modo de preámbulo. En todos 
los sujetos sociales que hemos entrevistado se percibe un movimiento de 
búsqueda que se enfocaba en la satisfacción inmediata o acumulación de 
vivencias, pero en todos los casos parece producirse un desajuste entre lo 
esperado y lo vivido. Se percibe en sus explicaciones la falta de 
correspondencia entre las expectativas depositadas como deseo de plenitud: 
diversión, naturaleza, tribus urbanas, afectos, yoga, deporte, pornografía o la 
vida en pareja, con las expectativas depositadas en cada una de estas vivencias 
que parecen quedar cortas.  

Se trata de objetivos trazados como meta de satisfacción que al ser finitos 
desplazan el deseo de plenitud y felicidad a otra vivencia posterior y como 
contrapartida dejan en el sujeto un poso de soledad que conlleva cuestionarse 
los propios planteamientos básicos. Además, en cada uno de los entrevistados 
parece darse una ruptura de vida, un antes y un después de la experiencia 
vivida. 
 
4.3. El momento concreto de la conversió: el hecho extraordinario 
 

Para referir este instante nos puede ayudar el libro autobiográfico del 
filósofo español Manuel García Morente (1886-1946). El que fuera decano 
de la Facultad de filosofía y letras de la Universidad Complutense al comenzar 
la guerra civil española, pasó del ateísmo a la fe en lo que relata como un 



Fenomenología de la conversión religiosa de la juventud en la                                 19 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR),18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715  

«Hecho Extraordinario» que ocurrió en una habitación de París en el año 
1943, estando en el exilio. Este pensador negaba que pudiese existir alguna 
religión sobrenatural, pero en el destierro de París y lejos de su familia 
experimentó una situación límite llena de angustia. Como él mismo relata, 
intentó descansar escuchando música clásica en la radio francesa, cuando en 
ese preciso instante sonaba un trozo de Berlioz conocido como L’enface de 
Jesus. En ese momento concreto -así lo cuenta-, ocurrió un suceso 
extraordinario al empezar a vislumbrar en su mente instantes de la vida del 
Señor que iban tomando intensidad y pudo advertir algo maravilloso: “Yo lo 
había experimentado [la salvación y amor de Dios] por mí mismo hacía pocas 
horas” (García Morente, 2006, 38). 

Se trata de un momento referencial que no deja lugar a dudas en aquellos 
que tienen la experiencia de vivirlo y no parece confundirse con ningún tipo 
de ilusión pasajera, pues permanece en el tiempo como un sello indeleble y 
produce en ellos una serie de fenómenos que están ligados a un cambio radical 
de vida. Una vida religiosa se construye a través de un asentimiento de la 
razón a una fe propuesta, lo que conduce a creer unos dogmas y vivir una 
religiosidad vinculada a un grupo de fe. En este caso el itinerario es distinto, 
pues primero se da el hecho extraordinario y después se asumen los dogmas 
religiosos. No queda todo en un mero sentimiento, que sería dudoso, sino que 
cada uno de los entrevistados está viviendo su fe en referencia a aquel instante 
y lo fortalece en el grupo religioso elegido. 

 
Tabla VI 

El momento clave de la conversión   

H
ec

ho
 E

xt
ra

or
di

na
rio

 
 

Circunstancias o contexto del 
converso 

Hecho Extraordinario T 

Empezó a ayudar a regañadientes a 
las hermanitas del cordero en sus 
proyectos por mediación de su 
madre. Fue invitada a un retiro de fin 
de semana en su convento en medio 
de muchas luchas internas y juicios. 
La charla de uno de los hermanitos 
sacerdotes de la congregación 
suscitó algo en ella en una 
conversación a solas… 

“Estuvimos toda la tarde charlando, 
no recuerdo con exactitud qué me 
enseñó, ni qué conversamos, pero 
durante esa conversación sentí 
una presencia muy fuerte de Dios 
y, al terminar la charla, no podía 
parar de llorar de tantas 
emociones que me desbordaban y 
que no podía controlar”. 

 
 
 
T1 

Su vida era una continua ocasión 
para la diversión y el desenfreno sin 
ninguna referencia a nadie ni a nada. 
De repente, un amigo le dice que ha 
estado en un retiro espiritual y quiere 

“Allí, frente a tanta miseria de mi 
vida, encontré la crucifixión de 
Jesús y entendí que Él se quiso 
hacer hombre para 
acompañarme y que continúa 

 
 
 
 
T2 



20 Francisco Javier Aznar Sala y Enrique Moros Claramunt 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715 

que le acompañe la próxima vez 
para vivir la paz que él dice vivir. Él, 
preocupado por su amigo, le 
acompaña para sacarle de cualquier 
problema. En el retiro al ver la 
alegría de los jóvenes experimentó 
algo distinto…   

aquí, dando vida desde su cruz. 
No era una idea o una filosofía: si 
yo le entregaba mi angustia, mi 
sufrimiento y mi dolor o dudas a 
Jesús, realmente Él lo veía y lo 
transformaba en alegría, Estaba en 
relación con alguien real” 

Un joven vive rodeado de una 
pandilla de skinheades en plena 
juventud. Su estilo de vida está 
marcado por la violencia y el 
racismo y odio al diferente. Un buen 
día, después de una crisis familiar 
importante, su hermano mayor le 
pide que le acompañe a unas 
catequesis que se están dando en la 
parroquia. Él decide acompañarle 
por salir de casa y relajar la tensión. 
Nada más entrar un catequista está 
hablando de la figura de Abraham y 
se siente interpelado…      

“Me quedé atónito en la puerta, 
pasmado de lo que había 
escuchado: Sal de tu tierra y ve a la 
tierra que yo te mostraré, pues, 
aunque había leído mucho y me 
informaba mucho para poder 
defender un estado 
nacionalsocialista, nunca unas 
palabras habían llegado tan 
hondo a mi corazón. “¿Quién 
era?, ¿Con qué autoridad decía 
esas palabras?, ¿Qué eran esas 
palabras que me habían dejado en 
shock? Pude ver mi corazón 
podrido”.  

 
 
 
 
 
T3 

En medio de una peregrinación al 
Camino de Santiago le sucedió algo 
inesperado… Ella creció en medio 
de una familia nada religiosa y con 
claros tintes de anticlericalismo. No 
obstante, algo que desde pequeña le 
llamaba la atención era el 
sufrimiento de los inocentes. 
Cuando hizo la experiencia del 
Camino, por medio de un amigo, 
todo empezó mal, juzgaba a todo el 
mundo y sobre todo al cura. No se 
integraba en el grupo. Todos los días 
había misa y ella se quedaba fuera 
esperando a su amigo, pero uno de 
esos días la climatología la obligó 
guarecerse dentro de la Iglesia con el 
resto… 

“Un día, el quinto de la 
peregrinación, comenzó a granizar 
tanto que me metí en la capilla. Era 
el momento del evangelio. Leyeron 
el evangelio en el que Pedro camina 
sobre el agua mientras mira a Jesús, 
a pesar de su miedo al agua, pero que 
cuando se mira a sí mismo se asusta 
y se hunde. En ese momento, 
entendí en mi corazón que se 
podía caminar por encima del 
sufrimiento, que había algo más. 
Y esto no es una filosofía, es la 
relación con un Dios personal y 
concreto, que me hace 
inmensamente feliz, pase lo que 
pase. No es una filosofía, pues las 
filosofías ayudan, te enseñan a ser 
positivo, pero no colman todo el 
corazón” 

 
 
 
 
 
 
T4 

Nace en medio de una familia nada 
religiosa, pero acude a un colegio 
católico donde se realiza un oratorio 
semanal. Después de una notable 

Esa semilla que había sido plantada 
hace años, comenzaba a dar fruto. 
Detrás de este profesor vi la mano 
de Jesucristo. Alguien creía en mí. 

 
 
T5 



Fenomenología de la conversión religiosa de la juventud en la                                 21 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR),18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715  

crisis en la adolescencia donde 
decide abandonar los estudios y 
ponerse a trabajar, conoce a un 
profesor singular…     

Sentí que Dios me había llamado a 
ser maestro como una vocación para 
darme a los más pequeños.  

Un joven deportista y con mucho 
liderazgo en su grupo de amigos y de 
amigas, experimenta un cansancio 
extraño que le conduce a un rosario 
interminable de médicos y de 
pruebas. Al final del proceso se le 
diagnostica una enfermedad 
degenerativa incurable que le puede 
llevar a una silla de ruedas. La vida 
pierde todo su sentido y parece la 
idea del suicidio. Su madre iba cada 
año con la hospitalidad a Lourdes, es 
decir, a hacer voluntariado con los 
enfermos…  

Un año fui con ella y en una noche 
fría, ante la gruta de la Virgen, 
descubrí que el problema de mi vida 
no era mi enfermedad, sino llevarla 
sin Dios y sin rumbo. De repente 
sentí que era más feliz enfermo 
pero amado por María y por Dios, 
que sano y sin amor. En mi vida 
había tenido todo lo que quería, 
pero siempre queriendo y 
buscando más, como insatisfecho. 
Todo lo que me importaba, me 
parecía ahora secundario; había un 
tesoro muchísimo más grande, por el 
que me daba igual apostar todo. 
 

 
 
 
 
 
 
T6 

Un joven viaja a New York para 
trabajar en una productora de cine. 
En medio de esta vorágine se 
introduce en el mundo de la 
pornografía y poco a poco se siente 
atrapado y con una notable 
imposibilidad de mantener 
relaciones afectivas normales. 
Recordaba el amor de su abuela en 
la infancia y una imagen de María 
que había en el salón de la casa e 
intentó rezarle en la habitación en 
medio de una gran angustia….      

“Madre no sé si existes, pero si 
existes, sácame de aquí. Y 
sucedió… Sentí su inmenso 
amor… vi mi vida de pecado en 
un instante… y a la vez sentí su 
infinito amor… ¿Y aun así me 
quieres? –pensé-. Y rompí a llorar 
como un niño por una vida llena 
de pecado que me llevó a ser un 
desgraciado y busqué la confesión. 
Todo sucedió en el mes de mayo, un 
viernes, rezando los misterios 
dolorosos de rosario que no conocía 
y busqué en internet”.       

 
 
 
 
 
 
T7 

Una joven casada y feliz en su 
primer año de matrimonio, descubre 
un día que su marido la engaña y que 
la abandona sin decir adiós, todo en 
lo que había depositado su felicidad 
durante años se desmorona. En ese 
momento se siente la persona más 
despreciable y desgraciada del 
mundo y cree en su interior que 
nadie puede amarla como es, 
cuando…  

“Estaba sola en mi casa y miraba 
triste y sin mirar la televisión. Se me 
ocurrió poner un video que tenía 
hace tiempo y que no me parecía 
interesar acerca de un testimonio de 
María Vallejo-Nágera. Y no sé qué 
pasó pero al verlo sentí en mi 
corazón una sensación que me 
envolvió de dulzura y era que 
merecía ser amada por un amor 
que no engaña”     

 
 
 
T8 



22 Francisco Javier Aznar Sala y Enrique Moros Claramunt 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715 

 Una chica joven y poco religiosa se 
va de estudios Erasmus a Irlanda. 
Allí coincide con otra compañera 
española que le propone 
acompañarla el domingo a la Iglesia, 
ella dice que no al inicio, pero 
pasadas unas semanas le acompaña 
un día al sentirse sola. En medio de 
la misa y presa de sus 
preocupaciones y pensamientos 
espera un momento al final de la 
misa a que su amiga rece un 
instante….   

“Algo pasó y me es difícil 
explicarlo todavía. La misa 
transcurrió sin enterarme de nada y 
pensando en mis cosas, pero al 
acabar se expuso el Santísimo y la 
Iglesia quedó a oscuras con la única 
luz que enfocaba la custodia. Yo 
sentí una presencia amorosa en 
aquel instante que aquietaba mi 
corazón y a la que yo no 
correspondía. Al salir le dije a mi 
amiga que me enseñara a rezar y que 
quería confesarme como ella había 
hecho”.      

 
 
T9 

Una pareja, ella creyente y él no, 
acuden en un viaje programado por 
una parroquia a Medjugorje. Ella 
reza por la conversión de su marido 
y le pide que por favor vaya con ella 
solo en este viaje. Algo le ocurre a él 
que cambia su vida….    

Lo cuenta ella: “Después de la misa 
vi a mi marido callado. Algo le 
había sucedido y me pidió que 
rezara por él que María le había 
cambiado durante la 
peregrinación. Cuando rebelamos 
las fotos se ve un rayo de luz del sol 
que le toca el corazón. Puede ser una 
casualidad, pero fue el instante de su 
cambio, aunque creo que fue un 
cúmulo de cosas”.  

 
 
T10 

 

1.1.  Relaciones después de la conversión 
 

La experiencia que de por sí es subjetiva podría quedar en un mera 
emoción o sentimiento fugaz fruto de una ilusión pasajera que en nada se 
concretara, lo que nos haría plantearnos el sentido de este estudio. No 
obstante, si le hemos dado verosimilitud y lo hemos hallado realmente 
interesante es por el vínculo de relaciones sociales que a partir de este 
momento y el cambio de vida que ha suscitado en los protagonistas. Por ello 
hablamos de conversión, porque se ha dado un antes y un después a raíz del 
Hecho Extraordinario. No ha sido una vivencia religiosa que se despierta en 
la infancia y sigue una trayectoria más o menos creciente en formación y 
grupos de referencia que se aquilata con el tiempo. En este caso, el 
componente sobrenatural posee un marcado carácter que lo hace singular y 
por ello reseñable. 

 
Tabla VII 



Fenomenología de la conversión religiosa de la juventud en la                                 23 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR),18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715  

Vida comunitaria en grupos de fe después de la conversión 
 Relaciones y vivencias de fe después de la conversión 

T1 “A partir de entonces empecé 
un camino, acompañada por 
esta Comunidad de fe. Él vino 
a mi encuentro y puso en mi 
camino a personas que me lo 
mostraron. Dios es amor y me 
siento privilegiada de haberlo 
descubierto”. 

T2 “Desde entonces, no tengo dudas que en 
esta vida vivo y estoy solo por y para Él, 
y todo tiene sentido, crecimiento y paz, 
hasta los momentos más difíciles. 
Ahora semanalmente acudo a la 
Iglesia con un grupo de jóvenes y me 
siento feliz de compartir algo que es lo 
que guía mi vida”.     

T3 “Ahora tengo 26 años, hace ya 5 
años que empezó toda esta 
historia, y necesito vivir en y 
con la Iglesia para que me diga 
día tras día que soy amado por 
Dios y cómo puedo yo amar a 
Dios. Tras mucho buscar, 
puedo afirmar que sólo en la 
Iglesia mi existencia cobra 
sentido, y que sin ella nada soy 
y vivo mi fe en una comunidad 
de la parroquia”. 

T4 “Yo solo entendía la cara de la Iglesia 
que nos muestran los medios de 
comunicación, pero no la infinita 
caridad y profundidad que hay en ella y 
donde me siento feliz. Ahora vivo mi fe 
en un grupo carismático y de 
personas que comparten todo cuanto 
tienen y donde el amor es el vínculo 
que nos une”.  

T5 “Ahí empezó mi búsqueda de 
un grupo de fe para jóvenes 
donde yo pudiera vivir en 
comunidad. Después de probar 
alguna que otra cosa, acabé en el 
grupo de jóvenes de mi colegio, 
donde había estudiado toda la 
vida. Allí sigo vinculado hoy en 
día, en los grupos laicales, 
viviendo intensamente la fe en 
mi comunidad. Celebrando 
semanalmente una reunión de 
fe, de compartir vida, de 
formación, de palabra, 
semanalmente viviendo la 
eucaristía”. 

T6  
“Hoy en día soy muy feliz, con mis 
combates como todo cristiano y ser 
humano, pero plenamente feliz de vivir 
todo con Dios y con la Virgen. Jamás 
pensé que iría con cristianos, que me 
relacionaría con Dios, que aprendería 
a rezar y a escucharle, que viviría 
realmente su paternidad y la 
maternidad de María. Especialmente, 
nunca pensé que podría vivir con mi 
enfermedad con alegría y tener tantos 
amigos que me quieren y me 
acompañan”.   

T7 “Después de mi conversión me 
casé y tengo proyecto de hijos. 
Hemos formado una 
comunidad de matrimonios 
en la parroquia que vamos 
semanalmente a hacer 
adoración en silencio y a 

T8 “Desde entonces acude a los grupos 
Alpha con un grupo de gente creyente 
como yo. Compartimos muchas cosas, 
pero la más importante es la fe. He 
conocido a un chico creyente que era 
soltero y estamos esperando la nulidad 
matrimonial con la ilusión de casarnos, 



24 Francisco Javier Aznar Sala y Enrique Moros Claramunt 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715 

compartir nuestras 
experiencias desde la fe. Puedo 
decir que soy feliz y que puede 
salir de un infierno”.    

pues me he vuelto a enamorar y ahora y 
sí que sé que es de verdad”.  

T9 Una vez regresé a España no me 
he detenido. Ahora voy a misa y 
sigo rezando y con deseos de 
querer saber cada vez más de 
Dios y de aumentar mi fe y 
amarle más. Ojalá todo esto no 
sonara tan extraño en una 
persona de 23 años, pero es la 
verdad y estoy feliz. Ahora voy 
a la adoración eucarística 1 
hora a la semana y es el mejor 
momento para mí de la 
semana”.  

T10  
 
“Ahora mi marido y yo compartimos 
una misma fe y eso ha ayudado 
mucho a nuestro matrimonio y a la 
educación de nuestros 3 hijos. 
Seguimos yendo a los grupos de oración 
de María semanalmente y siento que he 
ganado muchas cosas: los problemas 
continúan, pero los afrontamos de modo 
distinto”.      

 

Como podemos comprobar en todos los casos la conversión ha servido 
para crear vínculos nuevos basados en la fe. Además, los jóvenes unidos en 
matrimonio han robustecido su alianza y han descubierto un renovado 
encuentro en plano afectivo. Es más, todos los jóvenes que hemos 
entrevistado continúan viviendo la fe en grupos de referencia en parroquias y 
ninguno ha abandonado, lo que nos permite comprender que la conversión, 
lejos de ser un mero aspecto puntual o ilusorio, genera lazos de fraternidad y 
de fe con Dios y con los demás. 
 
5. CONCLUSIONES 
 

Un hecho social como es el caso de una conversión religiosa implica un 
estudio riguroso que admite la interdisciplinariedad, pero donde las ciencias 
sociales aportan un claro protagonismo interpretativo. Por ello, la 
antropología ha sido la vertiente de estudio escogida para el presente análisis 
no sin el auxilio de la sociología y de la piscología. Mucho se ha escrito sobre 
la temática en cuestión, pero basado en testimonios del pasado que no admiten 
correspondencia con el presente, pero no es así la realidad trabajada. Para 
llegar al actual estudio hemos escogido jóvenes en edad universitaria o 
recientemente terminada y que ya están en lugares de compromiso en la vida 
profesional, para comprender porqué de se dan tales conversiones también 
hoy y cuáles son sus características. 



Fenomenología de la conversión religiosa de la juventud en la                                 25 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR),18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715  

Es cierto que como sociedad estamos arrastrando un largo proceso de 
secularización y ello remite a la impresión de abandono de lo religioso en la 
juventud. Pero hay algunos expertos que, sin negar la realidad anterior, 
advierten de que también se está dando un proceso de religamento o de 
búsqueda de lo religioso por parte de la población juvenil. Incluso, las épocas 
de crisis, como la actual, son momentos que han resultado propicios para la 
búsqueda de sentido ante tanto vacío auspiciado por el nihilismo.  

La conversión implica en la persona protagonista una reorganización de 
la existencia y del significado y jerarquía de opciones en su vida. De hecho, 
el ser humano no es algo estático del que no pueda predicarse un cambio, pues 
es alguien abierto al futuro y un ser social que se ve afectado por las relaciones 
con los demás y con Dios. Es por ello que vivir es para el hombre comenzar 
una acción libre que configurara su propia biografía en el campo de la posible 
elección. La conversión religiosa suele suceder cuando el sujeto protagonista 
experimenta la necesidad de la resolución de experiencias vitales 
insatisfactorias que le impulsan a valorar otras opciones que no estaban en su 
imaginario. La opción religiosa es una de ellas y la acción de Dios puede darse 
en esa experiencia buscada. Se trata de un suceso «transformativo» como hay 
centenares de ejemplos en la literatura y que no se queda en la intimidad o 
soledad del que lo vive, sino que tal experiencia comporta una realidad 
posterior de vida comunitaria donde vivir esa experiencia inicial. Ninguna 
cultura ni sociedad encierra en sí misma todas las posibilidades del existir 
humano, por lo que la apertura a lo sobrenatural también es una opción viable. 
En caso de confirmarse esta posibilidad se produce un amplio cambio en el 
modo de pensar del sujeto en cuestión y en sus valores.  

Para comprender este hecho tan significativo hemos entrevistado a 10 
jóvenes, de ambos sexos, que han experimentado este proceso vital. De este 
modo podemos llegar a estudiar desde la metodología cualitativa un hecho 
que como investigadores nos resulta altamente interesante dentro de la 
religión cristiano-católica. Una serie de preguntas estructuradas a los 
informantes nos han permitido extraer una valiosa información sobre el 
conjunto del proceso donde una investigación de este estilo no ha sido 
realizada en la actualidad.  

Las conclusiones de la investigación nos dejan entrever que la mitad de 
ellos recibieron una mínima educación religiosa en su infancia y en los que la 
figura de la mujer cobra un protagonismo relevante: madre o abuela. Otro 
grupo, en cambio, no recibió ningún tipo de instrucción religiosa. Todo este 
inicial conocimiento es desechado en la adolescencia y los parámetros sobre 
los que caminaban eran totalmente otros y donde los objetivos de sus idas 



26 Francisco Javier Aznar Sala y Enrique Moros Claramunt 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715 

nada tenían que ver con ninguna fe. La conversión religiosa, se ve con claridad 
en sus testimonios, implica un antes y un después en sus vidas, cuando desde 
la vivencia de crisis vital son empujados a abrirse a otras posibilidades y es 
cuando aparece una intervención que ellos catalogan de divina y que les 
cambia por completo. Hay casos en algunos hombres y mujeres conocidos 
como fueron Manuel García Morente, Alexis Carrel o Edith Stein. En el caso 
que nos ocupa le sucede a personas anónimas y jóvenes. Se trata para ellos de 
un instante llamado referencial que queda grabado en sus corazones y que 
pasa de lo subjetivo o íntimo a la vivencia de fe en comunidad. No se trata de 
algo que queda en sus adentros, sino que les conduce a un cambio de estilo de 
vida radical en sí mismos y en sus elecciones. 
 
 
 

BIBLIOGRAFÍA 
 
Alonso, Juan. 2011. La conversión cristiana. Estudios y perspectivas, Pamplona, 
Eunsa.  
 
Alonso, Juan. 2019, “Conciencia y conversión en John Henry Newman”, Scripta 

Theologica, 51: 649-677. https://doi.org/10.15581/006.51.3.649-677 
 
Ayllón, José Ramón y Conesa, Francisco. 2012. El eclipse de Dios, Madrid: Palabra.  
 
Ayllón, José Ramón.2019. 10 ateos cambian de autobús, Madrid: Palabra. 
 
Aznar, Javier. 2017. La religiosidad en un contexto secular. Scio, 13: 297-317. 
 
Aznar, Javier. 2018. “El renacer religioso en el siglo XXI”. Fides et Ratio: revista 
anual de Teología, Doctrina Social de la Iglesia, Ética y Deontología Profesional, 3: 
45-72. 
 
Aznar, Javier. 2019. “La familia ante la transmisión de la fe en un contexto de 

secularización”. Familia. Revista de Ciencia y Orientación familiar, 57: 55-
65. https://doi.org/10.36576/summa.107837. 

 
Aznar, Javier. 2020. “La familia como germen de un nuevo impulso evangelizador”. 
Familia. Revista de Ciencia y Orientación familiar, 58: 41-64. 
https://doi.org/10.36576/summa.131282. 
 
Casanova, José. 2012. Genealogías de la secularización, Barcelona: Anthropos.  

https://doi.org/10.15581/006.51.3.649-677
https://doi.org/10.36576/summa.107837
https://doi.org/10.36576/summa.131282


Fenomenología de la conversión religiosa de la juventud en la                                 27 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR),18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715  

 
Castilla-Vázquez, Carmen. 2019. “La conversión religiosa como instrumento de 

búsqueda y construcción de identidades: el budismo tibetano en España”. 
Revista de humanidades, 38: 161-180. 
https://doi.org/10.5944/rdh.38.2019.25533. 

 
Cerezo, José Joaquín. y Gómez Serrano, Pedro José. 2006, Jóvenes e Iglesia, Madrid: 
SM.  
 
Charmaz, Kathy. 2006 Constructing grounded theory: A practical guide through 
qualitative research. London: Sage. 
 
De Cruz, Helen., 2018, “Religious conversion, transformative experience, and 

Disagreement”, Philosophia Christi, 20: 265-276. 
https://doi.org/10.5840/pc201820125. 

 
Despotis, Athanasios., 2022, “Introduction” en Religious and Philosophical 
Conversion in the Ancient Mediterranean Traditions, A. Despotis & H. Löhr (eds.) 
Leiden/Boston, Brill. 
 
Dipaolo, Joshua. 2020. “Conversion, Causes, and Closed-Mindedness”, Journal of 

the American Philosophical Association, 6: 74-95. DOI: 
https://doi.org/10.1017/apa. 2019.32. 

 
Dreher, Rod., 2018. La opción benedictina, Madrid: Encuentro. 
 
Faulkner, Paul. 2019. “The nature and rationality of conversion” European Journal 

of Philosophy, 27: 821-836. https://doi.org/10.1111/ejop.12472. 
 
Ferraro, G., 2019, “Philosophical conversion to another life. Epistrophè, metanoia, 
alethurgy and philosophy as a way of living otherwise”. Thomas Project. A Border 
Journal for Utopian Thoughts, 2, (2019), 58-77. 
 
García Morente, Manuel. 2006, El Hecho extraordinario, Madrid: Rialp. 
 
Gevaert, Joseph. 2008, El problema del hombre, Salamanca: Sígueme. 
 
Han, Byung-Chul., 2022, Capitalismo y pulsión de muerte, Barcelona: Herder. 
 
Hood, Ralph W. Jr, Hill, Peter C., & Spilka, Bernard., 2009, The Psychology of 
Religion. An Empirical Approach, New York/London: The Guilford Press. 
 

https://doi.org/10.5944/rdh.38.2019.25533
https://doi.org/10.5840/pc201820125
https://doi.org/10.1017/apa.%202019.32
https://doi.org/10.1111/ejop.12472


28 Francisco Javier Aznar Sala y Enrique Moros Claramunt 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715 

Hunt, Harry T. 2000. “Experiences of Radical Personal Transformation in 
Mysticism, Religious Conversion, and Psychosis: A Review of the Varieties, 
Processes, and Consequences of the Numinous”, The Journal of Mind and 
Behavior, 21: 353-397. https://www.jstor.org/stable/43853939. 

 
Introvigne, Massimo., 2010, “El hecho de la conversión religiosa”. Scripta 

Theologia, (2010), 359-383. DOI: 10.15581/006.42.3404. 
 
James, William. 1985. The Varieties of Religious Experience. A Study in Human 
Nature, London, Penguin. 
 
Kox, W., Meeus, W. & Hart, H., 1991, “Religious Conversion of Adolescents: 

Testing the Lofland an Stark Model of Religious Conversion”, Sociological 
Analysis, 52: 227-240. https://doi.org/10.2307/3711359. 

 
Lakhdar, Mounia; Vinsonneau, Geneviève; Apter, Michael J; and Mullet, Etienne. 
2007. “Conversion to Islam among French Adolescents and Adults: A Systematic 
Inventory of Motives” International Journal for the Psycology of Religion, 17: 1-15. 
https://doi.org/10.1080/ 10508610709336850. 
 
Lofland, John & Skonovd, Norman. 1981. “Conversion motifs”, Journal for the 

Scientific Study of Religion, 20: 373-385. https://doi.org/10.2307/1386185. 
 
Lofland, John & Stark, Rodney., (1965) “Becoming a World-saver: A Theory of 

Conversion to a Deviant Perspective”. American Sociological Review, 30: 
862–875. https://doi.org/10.2307/2090965. 

 
Marías, Julian. 1997, Persona, Madrid: Alianza. 
 
McDowell, John. 1995, “Might there be external reasons?” En J. Mcdowell (ed.), 

Mind, value and reality, Cambridge (Mass.), Harvard University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9780511621086.006. 

 
Paul, Laurie Ann. 2014. Transformative Experience, Oxford, Oxford University 
Press, 2014. 
 
Pearce, Joseph. 2006. Escritores conversos, Madrid: Palabra. 
 
Pérez Adán, J., 2016. La razón social de la fe, Madrid: Fundación Interamericana 
Ciencia y Vida. 
 

http://dx.doi.org/10.15581/006.42.3404
https://doi.org/10.2307/3711359
https://doi.org/10.1080/%2010508610709336850
https://doi.org/10.2307/1386185
https://doi.org/10.1017/CBO9780511621086.006


Fenomenología de la conversión religiosa de la juventud en la                                 29 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR),18 (2026): 1-29 
ISSN: 2255-2715  

Pérez Adán, J. 2022. Sociología: Comprender la Humanidad en el Siglo XXI. 
Pamplona: Eunsa. 
 
Polo, Leonardo. 1996. “La verdad como inspiración” en La persona humana y su 
crecimiento, Pamplona, Eunsa, 1996. 
 
Ranff, Viki. 2005. Edith Stein. En busca de la verdad, Madrid: Palabra.  
 
Ratzinger, Joseph. 2006. Ser cristiano en la era neopagana, Madrid: Encuentro. 
 
Safranski, Rüdiger. 2022, Ser único, Barcelona: Tusquets. 
 
Snow, David & Machalek, Richard. 1984. “The sociology of conversion”, Annual 
Review of Sociology, 10: 167-190. 
 
Soulez, Antonia, 2000. “Conversion in Philosophy: Wittgenstein’s “Saving Word”, 

Hypatia 15: 127-150. https://www.jstor.org/stable/3810680. 
 
Strauss, Anselm L. y Corbin, Juliet. 2002, Bases de la investigación cualitativa. 
Técnicas y procedimientos para desarrollar la teoría fundamentada. Medellín. E.U. 
Antioquia. 
 
Szalay, Mátyás. 2013. “Metanoia: A phenomenological analysis of philosophical 
conversion” Radical Orthodoxy, 3: 484-503. 
 
Tumanggor, Raja Oloan. 2016, “The Conversion of Religion in Psychological 

Perspective”, Psychology Forum UMM, 836-844. DOI: 
10.5281/ZENODO.4441621. 

 
Vidal Talens, Josep. 2003, Encarnación y cruz, Valencia: Edicep. 
 
 

http://dx.doi.org/10.5281/ZENODO.4441621

