
 

 JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

Castidad, Autocontrol y Abstinencia en la era digital: 
perspectivas Coránicas, Hadices y psicológicas sobre 
los efectos de las redes sociales 
 

Chastity, Self-Control, and Abstinence in the Digital 
Age: Quranic, Hadith, and Psychological Perspectives 
on the Effects of Social Media 
 

MEKKI KLAINA 
Universidad Abdelmalek Essaadi,  
Avda Khenifra, Tetuan 93000. Marruecos 
https://orcid.org/0000-0002-7542-8357 
adam4141@hotmail.com 

HALIMA KMICHOU  
Universidad Ibn Tofail, B.P 242, Kénitra. Marruecos 
https://orcid.org/0009-0007-3685-6694 
halima.kmichou@uit.ac.ma  

 
Recibido/Received: 09-10-2025. Aceptado/Accepted: 28-12-2025. 
Cómo citar/How to cite: Klaina, Mekki y Kmichou, Halima. 2026. “Castidad y 
autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices y psicológicassobre los 
efectos de las redes sociales”, Journal of the Sociology and Theory of Religion, 18: 95-
129. DOI: https://doi.org/10.24197/6z52ax27 
 
Artículo de acceso abierto distribuido bajo una Licencia Creative Commons Atribución 
4.0 Internacional (CC-BY 4.0). / Open access article under a Creative Commons 
Attribution 4.0 International License (CC-BY 4.0). 
 
Resumen: En la era digital, la castidad, el autocontrol y la abstinencia enfrentan retos inéditos. 
¿Hasta qué punto la conciencia religiosa puede preservar estos valores frente al influjo de las 
redes sociales? ¿Puede la exposición a contenidos digitales transformar la percepción ética de los 
individuos, debilitando principios que el Corán y los Hadices presentan como fundamentales? 
¿Qué papel juega la psicología en explicar la tensión entre fe, deseo y conducta en línea? Con un 
enfoque descriptivo-analítico y encuestas de opinión, este estudio explora si la orientación 
religiosa sigue siendo un instrumento eficaz para promover el cambio moral y reforzar la dignidad 
en la sociedad contemporánea. 
Palabras clave: Conciencia religiosa; Castidad; Valores éticos; Redes sociales; Abstinencia; el 
Corán; los Hadices, Psicología 
Abstract:  In the digital age, chastity, self-control, and abstinence face unprecedented challenges. To 
what extent can religious awareness preserve these values in the face of the influence of social media? 

https://orcid.org/0000-0002-7542-8357
mailto:adam4141@hotmail.com
https://orcid.org/0009-0007-3685-6694
mailto:halima.kmichou@uit.ac.ma
https://doi.org/10.24197/6z52ax27
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Mekki Klaina y Halima Kmichou 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

Can repeated exposure to digital content transform individuals’ ethical perceptions, weakening 
principles that the Qur’an and the Hadiths present as fundamental? What role does psychology play in 
explaining the tension between faith, desire, and online behavior? Using a descriptive-analytical 
approach and opinion surveys, this study explores whether religious guidance remains an effective 
instrument for promoting moral change and reinforcing dignity in contemporary society. 
Keywords: Religious awareness; Chastity; Values; Social media; Abstinence; the Qur’an; the Hadiths; 
Psychology  

 
INTRODUCCIÓN 
 

El concepto de los valores reviste una importancia fundamental, ya 
que son esenciales para la estabilidad psicológica, de la salud, social, 
política y económica de la humanidad. Allah envió a Su Mensajero 
Muhammad (Paz y Bendiciones sean con él) para perfeccionar las virtudes 
morales y guiar a las personas hacia la verdadera religión. Una revisión de 
la historia de las civilizaciones humanas revela que ninguna nación que se 
apartó de estas directrices morales evitó la destrucción, como lo evidencian 
los pueblos de Lot, ‘Ad y Zamud. Este es un principio universal, y todo 
aquel que se desvíe inevitablemente enfrentará las mismas consecuencias 
que padecieron quienes les precedieron. 

En nuestra era contemporánea, los debates sobre los valores se han 
vuelto cada vez más frecuentes debido a la desviación de las personas 
respecto a ellos o a la aparición de valores que socavan la dignidad 
humana. Estos valores recién introducidos, aunque parecen abogar por la 
dignidad —como las libertades individuales, las relaciones consensuales y 
la tolerancia (Klaina, 2025; 2024a; 2023)— en realidad tienden a 
desestabilizar las sociedades. Esto resulta aún más evidente dado que 
existen intentos de imponer estos valores a nivel mundial. En este 
contexto, la presente investigación tiene como objetivo abordar el valor de 
la castidad, el autocontrol y la abstinencia, explorando su fundamento en 
el Corán y la Sunnah, así como estudiar el impacto de las redes sociales en 
la conducta y los valores de las personas, tanto en sentido positivo como 
negativo. 

 
1. Importancia del estudio 
La importancia de este estudio radica en que aborda una de las 

cuestiones más fundamentales sobre las que se asienta la civilización 
humana: el valor de la castidad (al-ʿiffah العفة). El Islam ha otorgado gran 
importancia a este valor debido a su claro impacto en la sociedad. Sin él, 



Castidad y autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices…….. 97 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715  

proliferan problemas psicológicos, de la salud, sociales, económicos y 
políticos. 

Desde una perspectiva psicológica, la castidad (al-ʿiffah  العفة) 
proporciona a los individuos una sensación de paz interior y de 
tranquilidad mental al controlar sus emociones. También fortalece la 
autoestima, evitando que se involucren en conductas imprudentes de las 
que puedan arrepentirse posteriormente. 

Desde una perspectiva de la salud, la castidad (al-ʿiffah العفة) ayuda 
a proteger a los individuos de enfermedades de transmisión sexual y a 
mantener su equilibrio físico. 

Desde una perspectiva social, la castidad (al-ʿiffah العفة) contribuye 
a preservar las relaciones sociales de la destrucción causada por la adicción 
y las conductas inmorales. Esto favorece el mantenimiento de vínculos 
sociales fuertes y saludables. 

Desde una perspectiva económica, la castidad (al-ʿiffah العفة) limita 
los comportamientos que podrían llevar a las personas a tomar decisiones 
financieras irresponsables, como el endeudamiento excesivo y el 
despilfarro. 

Desde una perspectiva política, la castidad (al-ʿiffah العفة) fomenta la 
transparencia y la integridad entre los responsables políticos, promoviendo 
decisiones sabias y libres de sesgos personales, lo que refuerza la confianza 
en las instituciones políticas. Asimismo, contribuye a combatir la 
corrupción y promueve la justicia social. 

2. Objetivos del estudio 
Este estudio se propone alcanzar varios objetivos en beneficio de la 

comunidad islámica (Klaina, 2024b), que pueden resumirse de la siguiente 
manera: 

Resaltar el valor de la castidad, el autocontrol y la abstinencia a la luz 
del Corán y la Sunnah. 

Demostrar la importancia de estos valores en la sociedad. 
Identificar el impacto de las redes sociales en la conducta de los 

individuos mediante la elaboración de una encuesta electrónica, 
ampliamente distribuida, que incluya preguntas demográficas y de 
comportamiento, tales como: la frecuencia de uso de estas plataformas, las 
plataformas preferidas, el tiempo dedicado diariamente y cómo el 
contenido influye en los valores éticos. Esta encuesta representa una 
herramienta eficaz para la recopilación de datos empíricos, aportando una 
combinación de información cuantitativa y cualitativa que permite analizar 
tendencias y opiniones. 



98 Mekki Klaina y Halima Kmichou 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

El estudio también busca comparar los resultados entre distintos 
grupos de edad, géneros y niveles educativos, con el fin de determinar el 
impacto de las redes sociales en la conducta y los valores. De este modo, 
se pretende sentar las bases para comprender el vínculo entre el uso digital 
y los cambios de comportamiento, al tiempo que se ofrecen 
recomendaciones prácticas para promover la alfabetización digital y 
preservar los valores éticos en la era moderna. 

 
3. Planteamiento del problema 
Se parte de la premisa de que la humanidad debe impregnarse de los 

significados de los valores humanos, especialmente ante la creciente 
difusión del discurso sobre valores universales. Dichos valores deberían 
servir a las sociedades, elevarlas y erradicar el vicio. Esto nos lleva a 
cuestionar hasta qué punto las personas están comprometidas con los 
valores nobles en una sociedad que fomenta las relaciones consensuales, 
la desnudez, la violación de lo sagrado y la destrucción de las naciones en 
nombre de la democracia, entre otras afirmaciones desprovistas de los 
verdaderos valores transmitidos por el Islam. 

 
4. Métodos 
Este estudio adopta un enfoque analítico y objetivo para examinar el 

valor de la castidad, el autocontrol y la abstinencia a la luz del Corán, la 
Sunnah y las exégesis de los hadices. 

Asimismo, se emplea un enfoque descriptivo, analítico y estadístico, 
detallado de la siguiente manera: 

1. Diseño metodológico: Se utilizó un enfoque descriptivo y 
analítico, mediante una encuesta electrónica para recopilar datos sobre 
el impacto de las redes sociales en los valores éticos. 
2. Población y muestra: 

a) Población: Usuarios de redes sociales de Marruecos y de 
diversos países (Marruecos, Catar, Argelia, Turquía, Siria, Indonesia, 
Kuwait, Irak, Egipto, Colombia, España, Arabia Saudita, Mauritania, 
Túnez, Senegal, Malasia, etc.), con la encuesta distribuida en árabe e 
inglés. 

b) Muestra: 477 personas participaron en la encuesta, 
seleccionadas aleatoriamente de distintos grupos de edad. 

3. Instrumento de recolección de datos: Una encuesta 
electrónica compuesta por: 



Castidad y autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices…….. 99 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715  

a) Una sección demográfica (género, edad, nivel educativo, 
país). 
b) Una sección especializada con preguntas sobre: 
 Uso de redes sociales (métodos de uso, plataformas 
preferidas y tiempo diario de uso). 
 Evaluación del impacto del contenido (p. ej., TikTok y 
otras plataformas) en los valores éticos. 
 Estrategias para afrontar contenidos inapropiados. 

4. Procedimiento de recolección de datos: 
a) La encuesta se distribuyó de manera amplia tanto en 
entornos escolares (a más de 1.000 estudiantes) como en redes 
sociales, correo electrónico y otros sitios web. 
b) Se aplicó un método de respuesta voluntaria, sin incentivos 
materiales ni morales, lo que garantizó respuestas objetivas 
que reflejaran fielmente las opiniones y experiencias 
personales. 

5. Análisis de datos: 
a) Se emplearon métodos descriptivos, como: 
 Cálculo de frecuencias y porcentajes. 
 Conversión de porcentajes a números con base en el 
total de participantes (477) para mayor precisión. 

b) Se calcularon la media, la desviación estándar y la 
tendencia de la muestra para medir el comportamiento de los 
participantes. 

6. Consideraciones éticas: 
a) Garantizar la confidencialidad de la información y los datos 
personales de los participantes. 
b) Obtener el consentimiento informado antes de iniciar el 
estudio (participación voluntaria y sin coacción). 
c) Cumplimiento de las normas éticas de investigación en el 
uso y publicación de los datos. 
d)  

I. EL SIGNIFICADO DE LA CASTIDAD Y LA CONTENCIÓN EN EL CORÁN Y 
LA SUNNAH  
A. EL SIGNIFICADO DE LA CASTIDAD  

El término castidad (العفة) aparece en los léxicos clásicos, donde los 
eruditos han discutido algunos de sus componentes. Podemos resumir 
estas interpretaciones de la siguiente manera: 



100 Mekki Klaina y Halima Kmichou 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

Al-Khalil al-Farahidi (m. 170 H) la definió como: “Castidad: 
abstenerse de lo ilícito. Un hombre casto se abstiene, la castidad, y un 
pueblo casto” (al-Farahidi, n. d., 1: 92). Según Ibn Faris (m. 395 H), la 
castidad es “abstenerse de lo vil” (Ibn Faris, 1999, 4: 3). Al-Raghib al-
Asfahani (m. 425 H) la describió como “un estado del alma mediante el 
cual se impide el dominio de los deseos. El hombre casto es quien practica 
esto con esfuerzo y autocontrol” (al-Raghib al-Asfahani, n. d., 440-441). 
Ibn Sidhah (m. 458 H) la definió como “abstenerse de lo ilícito y de lo 
indecoroso”, y detalló sus componentes: “abstenerse, refrenarse, castidad, 
contención, y buscar la castidad” (Ibn Sidhah, 2000, 1: 100). 

Algunos eruditos precisaron más la naturaleza de la castidad, 
describiéndola como: “una virtud intermedia entre el exceso, que es la 
indulgencia, y la deficiencia, que es la negligencia” (al-Barkati, 1986, 
583). Otros la definieron como: “La sumisión de los instintos bajos a la 
razón, guiando la conducta según lo que dicta la razón, evitando la 
esclavitud a los deseos y placeres” (al-Taftazani, 1996, 2: 105). 

Estas definiciones sugieren que la castidad (العفة) constituye un punto 
medio entre la indulgencia y la negligencia: no se abusa de los deseos de 
manera ilícita ni se renuncia a lo lícito. Más bien, el deseo se controla 
mediante la razón, en conformidad con la guía divina (al-Ghazali, 1975, 
89; al-Taftazani, 1981, 2: 46). 

De ello se desprende que la castidad (العفة) significa abstenerse de lo 
ilícito, lo inmoral y lo indecoroso. 

1. La visión de los exégetas (Mufassirun) sobre la Castidad 
Al-Tha‘labí (m. 427 H) definió la castidad (العفة) como “abstinencia”, 

afirmando: “abstenerse de algo es refrenarse de ello” (al-Tha‘labí, 2002, 
2: 277). Esto coincide con la explicación de al-Baghawí (m. 516 H), casi 
idéntica (al-Baghawí, n. d., 1: 259). Ibn al-‘Arabí (m. 543 H) la definió 
como: “(La castidad) es abstenerse de lo que Allah ha prohibido” (Ibn al-
‘Arabí, n. d., 3: 378). Al-Qurtubí (m. 671 H) explicó la castidad ( العفة) 
como “rechazo de lo que no es lícito ni obligatorio” (al-Qurtubí, n. d., 5: 
41). 

De esto se deduce que los exégetas interpretaron la castidad (العفة) en 
el sentido de evitar lo ilícito, siguiendo la definición de al-Tha‘labí. Al-
Qurtubí añadió “lo que no es obligatorio”, es decir, abstenerse de acciones 
innecesarias, lo que eleva la conducta y sitúa a la sociedad en un nivel de 
excelencia. 

Varios exégetas, como Ibn ‘Atiyyah, señalaron los ámbitos 
específicos donde se aplica la castidad (العفة), tales como “la modestia de 



Castidad y autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices…….. 101 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715  

las partes íntimas, de la mano, de la lengua, y la resistencia ante grandes 
dificultades” (Ibn ‘Atiyyah, 1993, 1: 429; Abu Hayyan, 2001, 2: 467). Así, 
la castidad (العفة) es un valor integral que protege todas las facultades 
humanas de acciones dañinas para la psique del individuo, lo eleva por 
encima de los deseos bajos y lo convierte en un referente de excelencia 
moral, como lo enfatiza el Islam. 

2. La visión de los eruditos del hadiz sobre la Castidad 
Al revisar las opiniones de los eruditos del hadiz, encontramos que 

Abu Nasr al-Hamydi (m. 488 H), en su explicación de Gharib al-Sahihayn 
(una obra sobre las palabras poco comunes en Sahih al-Bujari y Sahih 
Muslim), definió la castidad (العفة) como “la abstinencia de lo ilícito” (al-
Hamydi, 1995, 413), opinión que también compartió Qadi ‘Iyad (m. 544 
H) (Qadi ‘Iyad, s. f., 2: 97). 

Al-‘Ayni (m. 855 H), en su comentario al hadiz narrado por Abu Sa‘id 
al-Judri (RA) que: 

“un grupo de gente de los Ansãr pidió algo al Mensajero de Dios 
(B y P), y él les dio. Luego le pidieron más y él les dio; luego le 
pidieron más y él les dio hasta que se terminó lo que tenía. Luego dijo: 
‘Si tuviera algún bien no os lo ocultaría. Dios da contento a quien se 
abstiene de mendigar. A quien trata de ser autosuficiente Dios lo hace 
autosuficiente. Y a quien persevera Dios le da paciencia. Nadie recibe 
bendición mejor más que la paciencia” (al-Bukhari, 2003, El libro de 
Zakat, Capitulo: Abstenerse de mendigar, 118, hadiz 747; Muslim, s. 
f., El libro de Zakat, La excelencia de abstenerse de pedir y la de la 
paciencia, hadiz 2291). Explicó que la castidad (العفة) aquí se refiere a 
abstenerse de lo ilícito (al-‘Ayni, s. f., 9: 49). 
En otro lugar de su comentario, al-‘Ayni citó la definición de castidad 

 en el capítulo “Cuando un hombre merece juicio” del Libro de los (العفة)
Juicios en Sahih al-Bujari, donde recogió las palabras de ‘Umar ibn ‘Abd 
al-‘Aziz: 

“Hay cinco cualidades que un juez debe poseer, y si carece de una 
de ellas tendrá un defecto; y estas cualidades son: debe ser 
inteligente, paciente, honesto, severo y un erudito religioso con afán 
de conocimiento” (al-Bukhari, 1997, 9: 174). Comentando sobre la 
palabra “casto” ( عفیفًا), dijo: “La castidad consiste en abstenerse de 
acciones vergonzosas, como no aceptar sobornos en forma de 
regalos, ni inclinarse hacia los poderosos u otros semejantes” (al-
‘Ayni, s. f., 24: 242). 



102 Mekki Klaina y Halima Kmichou 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

Al-Mulla al-Qari (m. 1014 H) comentó la frase “Allah lo hará casto” 
en su explicación de un hadiz, definiendo la castidad (العفة) como 
“protegerse de lo prohibido y abstenerse de solicitar ayuda a otros o de 
buscar lo ilícito” (al-Qari, 2001, 4: 305). En su comentario al hadiz de Abu 
Dharr, describió la castidad (العفة) como “piedad, abstinencia de los 
deseos, paciencia frente al hambre y evitar lo ilícito” (al-Mulla al-Qari, 
2001, 10: 26). 

Al-Munawi (m. 1031 H) definió la castidad (العفة) como “abstenerse 
de ceder a los propios deseos, buscar la paz del corazón y seguir las 
inclinaciones, incluso cuando no sean ilícitas” (al-Munawi, 1356 H, 6: 
179). Señaló que la castidad (العفة) se manifiesta en diversas formas según 
el contexto, y añadió que la castidad (العفة) respecto a la riqueza es más 
fácil que la castidad (العفة) respecto a la revelación de secretos (al-Munawi, 
1356 H, 1: 493). La razón es que atreverse a dañar la reputación de las 
personas resulta más fácil que atreverse a dañar sus bienes. En el primer 
caso, se hace en secreto, y la persona afectada puede ni siquiera darse 
cuenta. Algunos individuos se han atrevido a incurrir en esta conducta 
debido a su ignorancia y degradación moral, tomando este camino a la 
ligera para alcanzar sus propios intereses y perjudicar a otros. Esto da lugar 
a la murmuración, la calumnia y las acusaciones infundadas. Tales actos 
fomentan la corrupción moral, hacen perder tiempo en asuntos 
improductivos y causan daño tanto al autor como a la víctima y a la 
sociedad en su conjunto, debido a la propagación y banalización de este 
vicio. En cuanto a atreverse a tocar los bienes ajenos, no lo intentan sino 
quienes lo encuentran fácil a su alcance; y cuando requiere fuerza, 
normalmente sólo lo hacen quienes están habituados al robo y a traicionar 
la confianza. 

En base a lo anterior, se hace evidente que los eruditos mencionados, 
como al-Hamydi, al-Qari y al-Munawi, tendieron a vincular la castidad 
 con la abstinencia de actos ilícitos. Sin embargo, al-‘Ayni añadió a (العفة)
esto la prohibición de pedir ayuda a otros, y otros eruditos ampliaron el 
concepto de castidad (العفة) para incluir la abstención de acciones que no 
se relacionan directamente con lo ilícito, sino con cuestiones de decencia 
y honor. Esto se aprecia con claridad en la afirmación de al-Qari, donde 
amplió el concepto de castidad (العفة) para abarcar la piedad, la contención 
frente al hambre y la abstinencia de deseos ilícitos, así como evitar solicitar 
ayuda a otros, depender excesivamente de ellos y sentirse humillado ante 
ellos. 

 



Castidad y autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices…….. 103 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715  

B. EL SIGNIFICADO DE LA CONTENCIÓN (التعفف) 
Al-Khattabi, en su explicación del término “al-Gha’it”, señala que “su 

origen es la tierra firme, a la que acudían por necesidad. Este término se 
empleaba como eufemismo para evitar mencionar el acto de forma 
explícita, ya que detestaban nombrarlo directamente. Era una práctica 
común entre los árabes ejercitar la contención (التعفف) en su lenguaje, 
recurriendo a circunloquios y protegiendo la lengua de palabras que debían 
mantenerse alejadas de los oídos y de la vista” (al-‘Ayni, s. f., 2: 275). 

De este modo, al-Khattabi utiliza el término contención (التعفف) para 
referirse a la abstención de usar expresiones vulgares u ofensivas y a la 
protección de la lengua frente a ellas. En la Arabia preislámica, los árabes 
eran conocidos por purificar su lenguaje, lo que reflejaba su especial 
cuidado por preservar sus sentidos de lo reprobable. Ello exigía esfuerzo y 
educación, y permitía a la persona elevarse por encima de las conductas 
inmorales. 

La mayoría de los exégetas coinciden en que la contención (التعفف) 
mencionada en el versículo se refiere a los pobres que no piden ayuda bajo 
ninguna circunstancia (al-Tabari, 1405 H., 3: 97; al-Tha‘labí, 2002, 2: 277; 
Ibn ‘Atiyyah, 1993, 1: 369; al-Qurtubí, s. f., 3: 341; Abu Hayyan, 2001, 2: 
342; al-Jassas, 1405 H., 2: 181; al-Shawkani, s. f., 1: 293; al-Shanqiti, 
1995, 4: 309). Al-Jassas (m. 370 H.) precisó que si los pobres manifestaban 
su necesidad, aunque no fuera con insistencia, no podían considerarse 
ricos, pues la contención (التعفف) implica contentamiento y abstención de 
pedir. Por lo tanto, aquí se entiende como abstenerse por completo de 
solicitar ayuda (al-Jassas, 1405 H., 2: 181). 

Ibn al-‘Arabi ofreció una interpretación más matizada: pedir sin 
insistencia no es censurable; lo criticable es la insistencia continua o pedir 
teniendo recursos suficientes (Ibn al-‘Arabi, s. f., 1: 391). Así, la 
contención (التعفف) en este contexto se refiere a evitar la insistencia incluso 
en la necesidad, sin implicar una abstención total de pedir. Pedir una vez 
de manera sobria es aceptable, mientras que la insistencia reiterada hasta 
el punto de la humillación debe evitarse. 

Otro aspecto de la contención (التعفف) aparece en el versículo: “Y no 
obliguéis a vuestras muchachas a la prostitución si desean castidad” [Sura 
al-Nur, 33]. Aquí, la contención (التعفف) significa evitar la inmoralidad, 
como destacó al-Tabari (m. 310 H.): “si desean contención (التعفف) frente 
a la fornicación” (al-Tabari, 1405 H., 18: 132). De igual manera, Abu al-
Su‘ud explicó que la contención (التعفف) consiste en mantener la castidad 



104 Mekki Klaina y Halima Kmichou 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

pese a la fuerza de los deseos, protegiéndose de las tentaciones de la 
indecencia (Abu al-Su‘ud, s. f., 6: 173). 

En un hadiz narrado en el Musnad de Ahmad, ‘Uthman (RA) 
distinguió entre su abstención de la fornicación en la época preislámica —
motivada por aversión personal— y su abstención en el Islam —basada en 
la contención (التعفف) como mandato divino— (Ahmad, 2012, 2: 16-17, 
hadiz 1402). Esto muestra que la contención (التعفف) es un valor promovido 
por el Islam para alejar a las personas de los actos inmorales. 

Ibn al-Yawzi señaló que la contención (التعفف) “implica ocultar la 
propia necesidad y aparentar autosuficiencia, relacionándose interiormente 
con Allah. Esto conlleva recompensas proporcionales a la sinceridad de la 
práctica. La paciencia es el mejor de los dones, pues supone refrenarse de 
lo que se desea y obligarse a realizar actos difíciles en el corto plazo para 
evitar males mayores en el largo plazo” (Ibn Hayar, s. f., 11: 304). 

Al-Munawi explicó que la castidad (العفة) significa “abstenerse de algo 
teniendo la capacidad de hacerlo” (al-Munawi, 1356 H., 2: 125). Añadió 
que la contención (التعفف) consiste en perfeccionarse en esta virtud incluso 
en medio de la necesidad, con el objetivo de dirigir la atención de la 
creación hacia el Creador (al-Munawi, 1988, 1: 271). Uno de sus 
significados es “evitar la humillación de pedir y la dependencia de los 
demás” (al-Munawi, 1356 H., 5: 426). 

En definitiva, el Islam inculcó en los musulmanes una pedagogía 
moral que les anima a elevarse por encima de cualquier acto que pueda 
empañar su dignidad, incluso en la necesidad. No deben insistir en pedir 
ni mostrar debilidad que dañe su reputación ante los demás. Por el 
contrario, deben buscar la contención (التعفف), mantener la dignidad ante el 
Creador y confiar en Su provisión, que a menudo transforma la dificultad 
en una bendición encubierta. 
II. LA ABSTINENCIA 
A. EL SIGNIFICADO DE LA ABSTINENCIA 

La abstinencia (الاستعفاف) designa la búsqueda de la castidad (العفة), que 
implica abstenerse de los actos prohibidos y de solicitar ayuda a los demás. 
Al-Zamakhshari señaló que la abstinencia ( الاستعفاف) es “más profunda que 
la castidad ( َّعَف), como si representara la búsqueda de una castidad 
superior” (al-Zamakhshari, s. f., 1: 507). En otro pasaje, afirmó: “El ser 
humano debe esforzarse por la abstinencia (الاستعفاف) y la autoprotección, 
como si quien la busca se exigiera a sí mismo la castidad y se la impusiera” 
(al-Zamakhshari, s. f., 3: 242). 



Castidad y autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices…….. 105 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715  

Ibn al-Athir definió la abstinencia (الاستعفاف) como la búsqueda de la 
castidad (العفة) y el acto de abstenerse de lo prohibido y de pedir ayuda. 
También indicó que puede referirse a la paciencia y a evitar conductas 
indeseables (Ibn al-Athir, 1979, 3: 264). 

Al-Sa‘di explicó que la abstinencia (الاستعفاف) consiste en buscar la 
castidad (العفة) a través de medios necesarios, como el matrimonio, y evitar 
situaciones que conduzcan a la tentación (al-Sa‘di, 2000, 1: 575). 

De ello se desprende que la abstinencia (الاستعفاف) representa un nivel 
superior de abstención respecto a la mera castidad (العفة), pues exige evitar 
de manera estricta todo aquello que pueda conllevar reproche moral y 
requiere apartarse activamente de actos que menoscaben la dignidad 
personal. Este concepto trasciende la simple castidad (العفة), reflejando un 
esfuerzo consciente por protegerse de la deshonra y elevar el carácter. 

El término abstinencia (استعفف) aparece en varios versículos, algunos 
relativos a la propiedad de los huérfanos y otros a la protección frente a los 
actos inmorales. 

En relación con los huérfanos, el versículo indica: 
“Examinad a los huérfanos y cuando hayan alcanzado la edad del 

matrimonio; si encontráis en ellos sensatez y rectitud, entregadles sus 
bienes. No los malgastéis incurriendo en delito y adelantándoos a que 
se hagan mayores. El que sea rico que se abstenga que se abstenga 
de ellos, y el pobre que gaste según lo reconocido. Y cuando les 
entreguéis sus bienes, pedidles que lo testifiquen. Allah basta para 
tomar cuenta (de las acciones)” [Sura al-Nisā’, 4: 6]. 
El sentido de este versículo es que, si un tutor es rico, debe abstenerse 

de tomar de la riqueza del huérfano, pues no lo necesita, como transmitió 
Ibn Abbas (que Allah esté complacido con él) (Ibn Abi Hatim, s. f., 3: 867, 
hadiz 4817). Esta interpretación está confirmada por otros eruditos como 
Abu al-‘Aliya, Muyahid, Sa‘id ibn Yubayr, al-Hasan, al-Najá‘i, al-Hakam, 
Muqatil ibn Hayyan y al-Suddi (Ibn Abi Hatim, s. f., 3: 868, hadiz 4820). 
También se transmitió que ‘Amir declaró que es tan prohibido como comer 
carroña o sangre (Ibn Abi Hatim, s. f., 3: 868, hadiz 4821). En cambio, si 
el tutor es pobre, puede tomar lo necesario de los bienes del huérfano para 
subsistir y cumplir con su función, como subrayó Aisha (que Allah esté 
complacido con ella) y otros eruditos (Ibn Abi Hatim, s. f., 3: 469, hadiz 
4827). Esto no debe considerarse un préstamo que deba devolverse si 
mejora su situación (al-Qurtubi, s. f., 5: 42). 

En consecuencia, la abstinencia (الاستعفاف) en este contexto significa 
abstenerse de la riqueza del huérfano si el tutor es rico; pero si es pobre, 



106 Mekki Klaina y Halima Kmichou 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

puede tomar lo estrictamente necesario sin romper el principio de 
abstinencia (الاستعفاف). 

En cuanto a la protección frente a los actos inmorales, el Corán 
ordena: 

“Y que aquellos que no encuentran medios para casarse se 
mantengan castos hasta que Allah los enriquezca con Su favor” [Sura 
al-Nūr, 24: 33]. 
Ibn Yuzayy (m. 758 H.) indicó que aquí la abstinencia (الاستعفاف) se 

refiere al esfuerzo de quienes no pueden casarse por alcanzar la castidad 
 Al-Shanqiti (1995, 5: 532) añadió que .(Ibn Yuzayy, 1983, 3: 66) (العفة)
esta abstinencia (الاستعفاف) corresponde a lo señalado en: “Y di a los 
creyentes que bajen la vista y guarden sus partes privadas” [Sura al-Nūr, 
24: 30], y “Y no os acerquéis a la fornicación pues ello es una indecencia 
y un mal camino” [Sura al-Isrā’, 17: 32]. 

Asimismo, el versículo: “Y di a las creyentes que bajen la vista y 
guarden sus partes privadas …” [Sura al-Nūr, 24: 31] enfatiza la necesidad 
de preservar tanto la vista como la castidad. Al-Shanqiti explicó que Allah 
ha ordenado a los hombres y mujeres creyentes proteger sus partes 
privadas del adulterio, la sodomía y la exposición indebida (al-Shanqiti, 
1995, 5: 506). El versículo prioriza bajar la vista antes de preservar las 
partes privadas, porque la mirada es la antesala de la inmoralidad (al-Razi, 
2000, 23: 178; Abu al-Su‘ud, s. f., 6: 170; al-Baydawi, s. f., 4: 183). 

En otro versículo: “Y las mujeres mayores que hayan llegado a la 
menopausia y ya no esperan casarse, … Y que se abstengan (الاستعفاف) es 
mejor para ellas” [Sura al-Nūr, 24: 58], la abstinencia (الاستعفاف) significa 
evitar llamar la atención. Al-Sa‘di precisó que consiste en buscar la 
castidad (العفة) mediante medios lícitos, como el matrimonio, y en evitar 
cualquier situación de tentación (al-Sa‘di, 2000, 1: 575). 

Así, la abstinencia (الاستعفاف) constituye un nivel superior de castidad 
 que requiere una voluntad firme y un esfuerzo consciente para evitar ,(العفة)
los actos prohibidos y protegerse activamente de todo lo que conduzca al 
pecado, tanto en público como en privado. Entre los medios para 
alcanzarla se incluyen el matrimonio y el ayuno, tal como enseñó el Profeta 
(PBUH): “¡Oh jóvenes! Quien pueda casarse, que lo haga; y quien no 
pueda, que ayune, pues el ayuno será un escudo para él” (al-Bukhari, 
1997, hadiz 5065; Muslim, s. f., Libro del matrimonio, Capitulo: Es 
deseable que el que tenga los medios para mantener una esposa se case, 
388, hadiz 3233). 



Castidad y autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices…….. 107 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715  

El Islam no solo prohíbe ciertos actos, sino que ofrece orientación 
práctica para evitarlos, fomentando la virtud y cerrando todo camino que 
conduzca al vicio. 

En los escritos de los eruditos del hadiz, al-Bukhari (m. 254 H.) y 
Muslim (m. 261 H.) narraron de Abu Sa‘id al-Judri (RA) que el Profeta 
(PBUH) dijo: 

“Dios da contento a quien se abstiene de mendigar. A quien trata de 
ser autosuficiente Dios lo hace autosuficiente. Y a quien persevera Dios 
le da paciencia. Nadie recibe una bendición mejor y más amplia que la 
paciencia” (al-Bukhari, 2003, El libro del Zakat, Capitulo: Abstenerse 
de mendigar, 118, hadiz 747; Muslim, s. f., El libro del Zakat, La 
excelencia de abstenerse de pedir y la de la paciencia, hadiz 2291). 
Al-Bukhari incluso tituló un capítulo en su Libro del Zakat: “Capítulo 

sobre abstenerse de pedir”, en el que recogió hadices que alientan a la 
abstinencia (الاستعفاف) y desalientan el pedir. Ibn Hayar comentó sobre el 
hadiz de Abu Huraira (RA), en el que el Profeta (PBUH) dijo: 

“¡Por Aquel que tiene mi alma en Su mano! Tomar una cuerda y 
salir a recoger leña sobre su espalda (para venderla) es mejor para 
uno que ir y mendigar a alguien, sin importar si le da o” (al-Bukhari, 
2003, hadiz 748).  
Ibn Hayar observó: “Esto demuestra la recomendación de la 

abstinencia (الاستعفاف) de pedir y la necesidad de evitarlo, incluso si ello 
exige soportar penurias para ganarse la vida. Si pedir no fuese 
considerado humillante en el Islam, no se habría preferido la 
autosuficiencia aun con dificultad. La petición implica humillación y el 
posible rechazo, además de la carga para quien es solicitado” (Ibn Hayar, 
s. f., 3: 336). 

En suma, la abstinencia (الاستعفاف) implica un esfuerzo superior por 
alcanzar la castidad (العفة) y evitar todo aquello que pueda conllevar 
humillación o conducir al pecado. No se limita a la abstención de lo ilícito: 
es una actitud activa para elevar la dignidad personal en la sociedad, en 
uno mismo y ante el Creador. 
B. EL MANDATO DE LA CASTIDAD, LA CONTENCIÓN Y LA ABSTINENCIA 

Allah (SWT) ordenó a los creyentes mantener la castidad (العفة) y la 
contención (التعفف) en varios versículos, entre ellos [Sura al-Báqarah, 
2:273] y [Sura al-Nisā’, 4:6], donde aparece explícitamente el mandato de 
castidad y contención. [Sura al-Nūr] también menciona varios asuntos 
relacionados con la castidad y la contención, especialmente en los 
versículos 33 y 60. Sin embargo, la traducción del Corán que tengo no 



108 Mekki Klaina y Halima Kmichou 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

distinguió adecuadamente entre castidad (العفة), contención (التعفف) y 
búsqueda de la castidad (الاستعفاف), por lo que estos matices no quedaron 
claramente reflejados. De ahí que sea preferible remitirse al Corán en 
árabe, donde el lector puede captar plenamente tales significados. Por esta 
razón, he señalado las suras y los números de los versículos sin incluir la 
traducción, ya que no cumpliría con mi propósito de referencia aquí. 

Al-Tha‘labí (m. 427 H), en su comentario sobre [al-Nūr, 24:33], lo 
interpretó como “dominarse a sí mismo, tal como se hace mediante el 
ayuno, pues el ayuno es una forma de contención (التعفف)” (Ibn Sidhah, 
2000, 1: 102). Al-Baghawī (m. 516 H) explicó que significa “buscar la 
castidad (العفة) evitando los deseos ilícitos y las relaciones prohibidas para 
quienes no pueden casarse por limitaciones económicas” (al-Baghawī, s. 
f., 3: 342). Al-Zamakhsharī (m. 538 H) aclaró que “la abstinencia 
 y dominar los (العفة) consiste en esforzarse por la castidad (الاستعفاف)
propios deseos, como si la persona buscara activamente la castidad (العفة) 
y se la impusiera a sí misma” (al-Zamakhsharī, s. f., 3: 242). 

Ibn al-‘Arabī (m. 543 H) afirmó: “No hay desacuerdo sobre la 
obligatoriedad de la abstinencia (الاستعفاف), ya que implica abstenerse de lo 
que Allah ha prohibido, y evitar los pecados es un deber indiscutido” (Ibn 
al-‘Arabī, s. f., 3: 395). Ibn Yuzayy (m. 741 H) la definió como “el esfuerzo 
de buscar la castidad (العفة) evitando el pecado en aquellos que no pueden 
casarse” (Ibn Yuzayy, 1983, 3: 66). Abu Hayyan (m. 745 H) señaló que 
“la abstinencia (الاستعفاف) significa esforzarse por la castidad (العفة) y 
protegerse de los deseos, es decir, buscar activamente la castidad (العفة) y 
obligarse a obrar en consecuencia” (Abu Hayyan, 2001, 6: 415). Abu al-
Su‘ud (m. 928 H) la describió como “esforzarse por la castidad (العفة) y 
reprimir el deseo” (Abu al-Su‘ud, s. f., 6: 172). 

Este principio de abstinencia (الاستعفاف) se aplica también a la riqueza 
de los huérfanos: los ricos deben practicar la contención (التعفف) 
absteniéndose de tomar de los bienes del huérfano, a diferencia de los 
pobres, tal como establece [al-Nisā’, 4:6]. Los eruditos entendieron de este 
versículo que los tutores pudientes debían abstenerse rigurosamente de 
apropiarse de los bienes del huérfano, manteniendo la contención (التعفف) 
al depender de sus propios recursos (al-Tabarī, 1405 H., 4: 261; Ibn al-
‘Arabī, s. f., 1: 423; al-Qurtubī, s. f., 5: 43; al-Jassās, 1405 H., 2: 362). 

De lo anterior, se desprende que los eruditos interpretan la abstinencia 
 en estos versículos como el esfuerzo por alcanzar la castidad (الاستعفاف)
 evitando los deseos ilícitos y suprimiendo las pasiones. Por tanto, la ,(العفة)
abstinencia (الاستعفاف) no se limita a la mera evitación de lo prohibido: el 



Castidad y autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices…….. 109 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715  

mandato coránico de la abstinencia (الاستعفاف) incluye también abstenerse 
de ciertos actos permitidos para evitar la degradación moral. 

En suma, el mandato de la abstinencia (الاستعفاف) en estos versículos 
no se reduce a evitar lo ilícito, sino que se extiende a abstenerse de algunos 
actos permitidos. Este perfeccionamiento del carácter trasciende la simple 
evitación del pecado, pues exige evitar todo aquello que, aun siendo lícito, 
pueda conllevar degradación moral o perjuicio. El principio de la 
abstinencia (الاستعفاف) anima a los musulmanes a sostener altos estándares 
éticos y a contribuir activamente a la construcción de una sociedad 
virtuosa. 
III. LAS VIRTUDES DE LA CASTIDAD Y SU RECOMPENSA 
A. LAS VIRTUDES DE LA CASTIDAD 

El valor de la castidad ( العفة) se refleja en las transformaciones positivas 
de la conducta humana. El Profeta (PBUH) fue enviado para perfeccionar los 
rasgos nobles del carácter. Por ello, resulta esencial destacar las virtudes de 
esta cualidad, dada la función decisiva que desempeña en la difusión de las 
buenas costumbres en la sociedad y en su elevación, en un mundo donde los 
valores a menudo son tergiversados. Hoy en día, muchos se vanaglorian de 
sus valores, pero la esencia auténtica de éstos se ha desvirtuado, mientras se 
promueven falsos valores bajo etiquetas cambiadas. Así, vicios como la 
promiscuidad se presentan falsamente como valores respetables, del mismo 
modo que las llamadas “relaciones consensuales” y las “libertades 
individuales”. Estos supuestos valores no se corresponden con la ética 
islámica, sino que reflejan lo que Occidente busca imponer al mundo para 
difundir una moral corrupta. 

Al alentar la castidad ( العفة) y la abstinencia ( الاستعفاف), es necesario 
subrayar sus virtudes a través de sus efectos y de las enseñanzas de los 
eruditos: 

1. La castidad abre la puerta del bien y cierra la de la pobreza. ‘Abd 
al-Rahman ibn ‘Awf narró de su padre que el Mensajero de Allah (PBUH) 
dijo: “Nadie abre la puerta de pedir a otros sin que Allah le abra la puerta de 
la pobreza; la castidad ( العفة) es mejor” (al-Tabarī, 1995, 1: 18, hadiz 23, hadiz 
Mursal). 

2. La castidad eleva la dignidad de la persona. Ayyub al-Sijistianí 
dijo: “Un hombre no alcanza la nobleza hasta que posee dos cualidades: la 
castidad ( العفة) respecto a lo que tienen los demás, y el perdón” (Ibn al-
Bukhari, 1419 H., 2: 1299). Hablar de castidad ( العفة) está vinculado con la 
capacidad de abstenerse de lo ilícito o de evitar lo que compromete la 
dignidad, incluso cuando se tiene la posibilidad de hacerlo. Por eso Ibn Hayar 



110 Mekki Klaina y Halima Kmichou 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

afirmó: “El mérito de la castidad ( العفة) reside en abstenerse de lo prohibido 
teniendo la capacidad de cometerlo” (Ibn Hayar, s. f., 6: 510). 

3.  
4. La castidad es un medio de educación espiritual y de conexión con 

Allah. Al-Suyuti señaló: 
“Quien busque la castidad ( العفة) absteniéndose de pedir ayuda a los 

demás, sin mostrar deseo por la riqueza, Allah lo hará casto. Y quienes 
alcancen un nivel superior de independencia, Allah llenará sus corazones 
de riqueza, aunque no acepten nada de lo ofrecido” (al-Suyuti, 1986, 5: 
95). Al-Zurqanī transmitió las palabras de al-Ṭībī: “Quienes alcanzan el 
grado más alto de castidad ( العفة) y ejercen paciencia, sin pedir ayuda ni 
aceptar lo que se les ofrece, poseen la paciencia que integra las 
cualidades más nobles” (al-Zurqanī, 1411 H., 4: 543). 
5. La castidad abarca numerosas virtudes morales. Según los 

eruditos, la castidad ( العفة) comprende múltiples cualidades: modestia, perdón, 
paciencia, generosidad, buen juicio, afabilidad, cortesía, orden, 
contentamiento, serenidad, piedad, elocuencia, disposición a ayudar y buena 
presencia (al-Ghazali, 1975, 90). Es, pues, un valor ético que preserva la 
dignidad y el honor humanos. Allah (SWT) dice: “Y ciertamente hemos 
honrado a los hijos de Adán, los hemos llevado por tierra y mar, les hemos 
proveído de cosas buenas y los hemos preferido sobre gran parte de lo que 
hemos creado con preferencia evidente” [Sura al-Isrā’, 17:70]. Este es un 
honor universal, no restringido a un ámbito concreto. “Y lo mejor con lo que 
ha sido honrado el ser humano es la inteligencia, mediante la cual conoce a 
Allah, comprende Sus palabras y alcanza Su paraíso” (al-Tha‘labī, s. f., 2: 
351). 
B. LA RECOMPENSA DE LA CASTIDAD 

Quienes se resguardan en la castidad ( العفة) elevan sus corazones y sus 
actos por encima de lo inmoral y se aproximan a Allah (SWT). Cuando una 
persona se acerca a Allah, Él la ama y responde a sus súplicas. Entre los 
beneficios que se derivan de ello se encuentran: 

1. El amor de Allah y la respuesta a sus súplicas. Abu Huraira (RA) 
narró que el Mensajero de Allah (PBUH) dijo: 

“Dios, bendito y ensalzado sea, dijo: ‘Yo declararé la guerra a quien 
dañe a un piadoso cercano a Mí. Ningún siervo se acerca a Mi con algo 
más querido que (el cumplimiento de) Mis mandatos a él. Y el siervo 
sigue acercándose a Mí, haciendo obras además de las obligatorias, 
hasta que llego a quererlo. Y si Yo lo quiero: Me convierto en su oído, 
con el que oye, y me convierto en su vista, con la que ve; y en su mano, 



Castidad y autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices…….. 111 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715  

con la que sujeta; y su pierna, con la que camina. Si me pide (algo) le 
daré con seguridad. Y no hesito en hacer nada tanto como hesito al 
tomar el alma de un creyente, pues el detesta la muerte y yo detesto verlo 
incómodo” (al-Bukhari, 2003, El Libro de los hadices que ablandan el 
corazón, La humildad, hadiz 2117). 

2. La ayuda de Allah. Abu Huraira (RA) narró que el Mensajero de 
Allah (PBUH) dijo: “Hay tres a quienes Allah se ha comprometido a ayudar: 
el muyahid en Su causa, el esclavo mukātab que desea cumplir su contrato de 
liberación, y quien se casa con la intención de castidad ( العفة)” (al-Tirmidhi, 
2007, hadiz 1655, clasificado como Hasan). Allah auxilia a quienes aspiran al 
bien y buscan evitar el pecado, disponiéndoles los medios para alcanzar el 
éxito, mientras que Satanás intenta extraviarlos incitándolos a los vicios. 

3. La protección frente a las pruebas. La prueba más ardua a la que se 
enfrenta el ser humano son los deseos mundanos y la tentación de las mujeres. 
Abu Sa‘id al-Judri narró que el Profeta (PBUH) dijo: “Este mundo es dulce y 
verde, y Allah os ha hecho sucesores en él: observad cómo actuáis. Temed 
este mundo y temed a las mujeres, pues la primera fitna de los Hijos de Israel 
estuvo relacionada con ellas” (Muslim, s. f., Libro de las Tradiciones que 
enternecen el corazón, Capitulo: La mayoría de los habitantes del Paraíso son 
pobres, y la mayoría de los habitantes del infierno son mujeres. Las pruebas 
por las mujeres, hadiz 6606). Asimismo, Osama ibn Zaid narró que el Profeta 
(PBUH) dijo: “Después de mí no he dejado ninguna fitna más dañina para 
los hombres que las mujeres” (al-Bukhari, 2003, El matrimonio, Capitulo: 
Como protegerse de los malos augurios en una mujer…, hadiz 1837; Muslim, 
2007, hadiz 6945). La castidad ( العفة) protege, pues, de las consecuencias 
destructivas de los deseos ilícitos. 

4. El alivio de las dificultades. El relato de los tres hombres atrapados 
en una cueva por una roca, que suplicaron a Allah mencionando sus obras 
sinceras —uno por honrar a sus padres, otro por abstenerse de violar la 
castidad de su prima, y otro por devolver íntegramente el salario de un 
trabajador— muestra que la castidad ( العفة) y el autocontrol ( الاستعفاف) 
constituyen un medio para obtener el alivio divino (al-Bukhari, 1997, hadiz 
2272; Muslim, s. f., hadiz 6596). 

5. La sombra de Allah el Día del Juicio. Abu Huraira (RA) narró que 
el Profeta (PBUH) dijo: 

“Dios cubrirá a Siete con su sombra, en el Día en que no haya sino 
su sombra: 1. Al gobernante justo, 2. Al joven que se crio adorando a su 
Señor, 3. Un hombre cuyo corazón está apegado a las mezquitas (reza 
en ellas las cinco oraciones), 4. Dos personas que se quieren por Dios; 



112 Mekki Klaina y Halima Kmichou 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

que se reúnen y se separan por Dios, 5. Un hombre que rehúsa la 
invitación de una mujer atractiva y noble a fornicar diciéndole: ‘Temo a 
Dios’, 6. Un hombre que da en caridad de forma oculta hasta que ni su 
izquierda sabe lo que dio la mano derecha (nadie sabe de sus donaciones 
caritativas), 7. Y un hombre que recuerda a Dios en solitario y sus ojos 
se llenan de lágrimas” (al-Bukhari, 2003, hadiz 396; Muslim, s. f., hadiz 
2248). 

6. La promesa del Paraíso. El Profeta (PBUH) dijo: “A quien me 
asegura lo que tiene entre sus dos quijadas y lo que entre sus dos piernas yo 
le aseguro el Paraíso” (al-Bukhari, 2003, hadiz 2107). 

7. La reforma de la Ummah mediante la reforma de los individuos. 
Allah reforma a la nación cuando sus miembros se reforman. No basta con 
que los individuos sean justos; deben también ser reformadores. La castidad 
 aparta de vicios como la difamación, la calumnia y la traición, fortalece (العفة )
la confianza mutua y crea modelos virtuosos. En cambio, la ausencia de 
referentes éticos y la corrupción moral en instituciones educativas y sociales 
genera graves efectos. Por ello Allah dice: “Cierto que Allah no cambia lo 
que una gente tiene hasta que ellos no han cambiado lo que hay en sí mismos” 
[Sura al-Ra‘d, 13:12]. 

En la actualidad, la ausencia de referentes virtuosos y la proliferación de 
voces sin criterio en las redes sociales han facilitado la propagación del 
engaño y de ilusiones vanas, en detrimento de quienes carecen de 
discernimiento. Difundir la castidad ( العفة) en la sociedad fomenta el rechazo 
de la inmoralidad y de la corrupción, refuerza el cumplimiento de los 
compromisos y potencia la confianza mutua, además de promover la 
presencia de ejemplos que encarnan la virtud. 
IV. EL IMPACTO DE LAS REDES SOCIALES EN LA CASTIDAD, LA 
ABSTINENCIA Y LA CONTENCIÓN 

A la luz de los acelerados avances tecnológicos de la era 
contemporánea, las redes sociales se han convertido en un componente 
esencial de la vida cotidiana, influyendo de manera significativa en los 
comportamientos y en los valores éticos de los individuos. El uso intensivo 
de estas plataformas ha provocado transformaciones en los conceptos 
éticos, produciendo patrones de comportamiento social casi uniformes 
entre los usuarios. 

Con este propósito, se diseñó y distribuyó una encuesta en árabe e 
inglés para garantizar un amplio alcance, incluyendo participantes de 
países árabes y no árabes, todos ellos unidos por la fe islámica. Conviene 
subrayar que la participación no estuvo condicionada por la afiliación 



Castidad y autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices…….. 113 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715  

religiosa, ya que toda persona tenía derecho a participar libremente, con 
independencia de sus creencias. El objetivo principal del estudio fue 
preservar la objetividad en la recopilación de los datos. El número total de 
participantes ascendió a 477 individuos, seleccionados al azar de distintos 
grupos etarios. 

 
A. RESULTADOS 

 
Tras el procesamiento de los datos recogidos a través de la encuesta 

ampliamente difundida, se obtuvieron los siguientes resultados finales: 
Primero: Distribución de la muestra según el género 

Tabla 1: Distribución de la muestra según el género 
Muestra por Genero Número de Participantes Porcentaje 

Masculino 228 ٪47.8 
Femenino 249 ٪52.2 
Total 477 %100 

Segundo: Distribución de la muestra según los grupos etarios 
Tabla 2: Distribución de la muestra según los grupos etarios 

Grupo de Edad Número de Participantes Porcentaje 
Menores de 18 años 42 ٪8.8 
18-25 años 79 ٪16.6 
26-35 años 96 ٪20.1 
36-44 años 106 ٪22.2 
Más de 45 años 154 ٪32.3 
Total 477 %100 

Tercero: Distribución de la muestra según el nivel educativo 
Tabla 3: Distribución de la muestra según el nivel educativo 

Nivel Educativo  Número de Participantes Porcentaje 
Segundaria o Inferior 81 ٪17.0 
Pregrado 164 ٪34.4 
Posgrado  232 ٪48.6 
Total 477 %100 

Cuarto: Distribución de la muestra según el país de residencia 
Tabla 4: Distribución de la muestra según el país de residencia 

Número País Número de 
participantes 

 Numero País Número de 
participantes 

1 Marruecos 376  13 Senegal 2 
2 Argelia 17  14 Alemania 1 
3 Indonesia 15  15 Jordania 1 
4 Turquía 12  16 Reino 

Unido 
1 

5 Catar 11  17 Túnez 1 



114 Mekki Klaina y Halima Kmichou 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

6 Siria 9  18 Sudan 1 
7 Kuwait 6  19 Francia 1 
8 España 5  20 Canadá 1 
9 Colombia 4  21 Líbano 1 
10 Irak 3  22 Libia 1 
11 Arabia 

Saudita  
3  23 Malasia 1 

12 Egipto 3  24 Mauritania 1 
Quinto: Uso de las redes sociales 

1. Uso regular de las redes sociales 
Tabla 5: Uso de las redes sociales 

Pregunta Si = 3 Quizás = 
2 

No = 1 M DesvEst DDir 

5 373 60 41 2.701 2.7  -1.89 
M= Media, DesvEst= desviación Estándar, DDir= Desviación Directa 

 
2. Plataformas de redes sociales utilizadas 

Tabla 6: Plataformas de redes sociales utilizadas 
Plataformas TikTok Instagram YouTube Facebook Otro 
Usuarios 66 179 208 292 58 

3. Número de horas dedicadas a las redes sociales 
Tabla 7: Número de horas dedicadas a las redes sociales 

Horas Menos de 
una hora 

1-3 4-6 Más de 6 
horas  

Total 

Número de 
usuarios 

72 277 94 34 477 

Percentaje %15.1 %58.1 %19.7 %7.1 %100 
 

Sexto: El impacto del contenido de las redes sociales en los valores éticos 
Tabla 8: Impacto en los valores éticos y en la promoción de 

contenidos contrarios a la castidad (العفة) 
Pregunta Totalmente 

de acuerdo 
= 4 

De 
acuerdo 

= 3 

En 
desacuerdo 

= 2 

No 
sabe= 

1 

M DesvEst DDir 

8 315 133 11 18 3.562 0.720  -1.92 
%66 %27.9 %2.3 %3.8 

8 
duplicada 

360 90 11 16 3.665 0.686  -2.38 
%75.5 %18.9 %2.3 %3.4 

Tabla 9: Influencia del contenido de las redes sociales en la percepción 
de la castidad (العفة) 

Pregunta Yes, 
positivamente 

= 4 

Si, 
negativamente 

= 3 

No 
= 2 

No 
sabe 
= 1 

M DesvEst DDir 



Castidad y autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices…….. 115 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715  

9 101 100 250 26 2.57
9 

0.881 0.45
0 %21.2 %21 %52.

4 
%5.

5 
Séptimo: Comportamientos e interacción con el contenido 

1. ¿Cómo se enfrenta al contenido inapropiado que puede 
contradecir sus valores? 

Tabla 10: Formas de afrontar el contenido inapropiado que puede 
contradecir los valores personales 

Pregunta Denunciarl
o = 4 

Seguirlo 
con 

curiosida
d = 3 

Ignorarl
o = 2 

No me 
importa 

= 1 

M Desv
Est 

DDir 

10 114 31 291 41 2.457 0.948 0.663 
%23.9 %6.5 %61 %8.6 

2. ¿Cree que seguir a celebridades e influencers en las redes sociales 
afecta su compromiso con los valores de la castidad (العفة) y la 
abstinencia (الاستعفاف)? 
Tabla 11: Influencia de seguir a celebridades e influencers en el 

compromiso con la castidad (العفة) y la abstinencia (الاستعفاف) 
Pregunta Totalmente 

de acuerdo 
= 4 

En de 
acuerdo 

= 3 

En 
desacuerdo 

= 2 

No 
sabe 
= 1 

M DesvEst DDir 

11 101 115 230 31 2.600 0.891 0.321 
%21.2 %24.1 %48.2 %6.5 

3. ¿Considera difícil mantener sus valores éticos al utilizar las redes 
sociales? 

Tabla 12: Dificultad para mantener los valores éticos al usar las redes 
sociales 

Pregunta A veces = 3 No = 2 No sabe 
= 1 

M DesvEst DDir 

12 129 333 15 2.239 0.495 0.412 
 %27  %69.8  %3.1 

Octavo: Soluciones y sugerencias 
1. En su opinión, ¿cuáles son las mejores formas de proteger los 

valores éticos al utilizar las redes sociales? 
Tabla 13: Mejores formas de proteger los valores éticos al usar las 

redes sociales 
Pregunt

a 
Seguir 

contenido 
significati

vo = 4 

Reducir 
el 

tiempo 
de uso= 

3 

Restring
ir 

algunas 
aplicacio
nes = 2 

Evitar 
contenid
o inútil= 

1 

M DesvEs
t 

DDir 



116 Mekki Klaina y Halima Kmichou 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

13 322 122 134 197 2.734 1.239 0.289
 - %25.6 %25.6 %28.1 %41.3 

2. ¿Cree que es necesario aumentar la concienciación sobre la 
castidad (العفة) y la contención (التعفف) en las redes sociales? 

Tabla 14: Necesidad de aumentar la concienciación sobre la castidad 
 en las redes sociales (التعفف) y la contención (العفة)

Pregunta Totalmente 
de acuerdo 

= 4 

De 
acuerdo 

= 3 

En 
desacuerdo 

= 2 

No 
sabe 
= 1 

M DesvEst DDir 

14 404 62 3 8 3.807 0.519  -3.374 
%84.7 %13 %0.6 %1.7 

Noveno: Conciencia religiosa 
1. ¿Cree que la conciencia religiosa en las redes sociales influye 

positivamente en la promoción de los valores de la castidad (العفة) 
y la abstinencia (الاستعفاف)? 

Tabla 15: Promoción de la conciencia religiosa en las redes sociales para 
fortalecer la castidad (العفة) y la abstinencia (الاستعفاف) 

Pregunta Totalmente 
de acuerdo 

= 4 

De 
acuerdo 

= 3 

En 
desacuerdo 

= 2 

No 
sabe 
= 1 

M DesvEst DDir 

15 307 136 17 16 3.542 0.722  -1.771 
%64.4 %28.5 %3.6 %3.4 

2. ¿Qué métodos considera más efectivos para fomentar la conciencia 
religiosa? 

Tabla 16: Métodos más efectivos para la conciencia religiosa 
Pregunt

a 
Videos 
cortos

= 4 

Clase
s en 
vivo 
= 3 

Publicacione
s = 2 

Programas 
especializad

os = 1 

M DesvEs
t 

DDir 

16 355 92 121 139 2.93
8 

1.207 0.552
 - %74.4 %19.

3 
%25.4 %29.1 

3. ¿Cree que el contenido religioso debería difundirse con mayor 
amplitud en las redes sociales? 

Tabla 17: Contenido religioso que debería difundirse más ampliamente 
en las redes sociales 

Pregunta Totalmente 
de acuerdo 

= 4 

De 
acuerdo 

= 3 

En 
desacuerdo 

= 2 

No 
sabe 
= 1 

M DesvEst DDir 

17 344 100 26 7 3.637 0.645  -1.885 
%72.1 %21 %5.5 %1.5 

B. DISCUSIÓN 



Castidad y autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices…….. 117 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715  

Los resultados del estudio revelaron datos significativos que reflejan 
los patrones de uso de las redes sociales y su impacto en los valores éticos 
de los individuos. Estos resultados pueden analizarse en función de los 
siguientes puntos: 

1. Patrones de uso de las redes sociales 
El promedio de uso regular de redes sociales fue de 2.701, lo que 

indica un nivel elevado de utilización. La actitud de la muestra se mostró 
claramente negativa (-1.89), lo que indica que la mayoría tiende a un uso 
constante y cotidiano de estas plataformas. 

En cuanto a las plataformas más empleadas, Facebook ocupó el 
primer lugar con 292 participantes, seguido de YouTube con 208 y 
Instagram con 179. Plataformas como TikTok registraron 66 
participantes, mientras que la categoría de “otras plataformas” reunió 58, 
reflejando cifras relativamente menores. Esta distribución muestra una 
clara preferencia por las plataformas de contenido visual y de vídeos 
cortos, lo que sugiere una posible relación entre la facilidad de acceso al 
contenido y la rapidez de su influencia en los individuos. 

Respecto al número de horas diarias dedicadas a estas plataformas, los 
resultados mostraron que el 58,1 % de los participantes pasa entre 1 y 3 
horas al día, mientras que el 7,1 % supera las 6 horas diarias. Esto genera 
preocupación respecto al potencial desarrollo de conductas adictivas 
asociadas al uso intensivo de las redes sociales. 

2. Impacto del contenido de las redes sociales en los valores éticos 
Los resultados ponen de manifiesto un consenso significativo entre los 

participantes sobre la influencia del contenido de las redes sociales en los 
valores éticos: 

La pregunta relativa a si las redes sociales promueven contenido no 
ético alcanzó una media elevada de 3.665, con una desviación estándar 
moderada de 0.686. La actitud de la muestra se mostró claramente negativa 
(-1.92), lo que evidencia una percepción fuertemente desfavorable del 
contenido ético en estas plataformas. 

En cuanto a la influencia de los influencers, el promedio ascendió a 
2.600, con una desviación estándar de 0.891, y una actitud de la muestra 
más marcada (0.321). Esto refleja un mayor acuerdo en que los influencers 
desempeñan un papel central en la promoción de conductas no éticas, ya 
sea de forma intencional o no. 

Sin embargo, la disposición a imitar dicho contenido fue más baja, con 
un promedio de 2.239 en comparación con las preguntas anteriores. La 
desviación estándar resultó más alta (0.495), lo que indica una variación 



118 Mekki Klaina y Halima Kmichou 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

considerable en la susceptibilidad individual. La actitud de la muestra fue 
positiva (0.412), lo que sugiere que algunos participantes muestran cierto 
nivel de resistencia frente a esta influencia. 

3. Patrones de conducta e interacción con el contenido no ético 
Cuando se preguntó a los participantes cómo afrontan el contenido 

inapropiado y no ético, los resultados arrojaron un promedio de 2.457, con 
una desviación estándar de 0.948, lo que pone de manifiesto una notable 
variación en las respuestas. La actitud de la muestra fue de 0.663, lo que indica 
una tendencia relativamente positiva hacia una interacción consciente. Más 
de la mitad de los participantes señalaron que ignoran el contenido o lo 
denuncian, lo que refleja un nivel apreciable de conciencia ética y de 
responsabilidad digital dentro de la muestra. 

4. Conciencia religiosa 
Los resultados de la encuesta en relación con las preguntas sobre la 

conciencia religiosa a través de las redes sociales muestran una clara 
tendencia positiva entre los participantes respecto al impacto de la 
sensibilización en la promoción de los valores de la castidad ( العفة) y la 
abstinencia ( الاستعفاف). La puntuación media fue de 3.542, lo que indica un 
acuerdo relativamente alto entre los participantes, con una baja desviación 
estándar de 0.722. La actitud de la muestra fue de -1.771, lo que sugiere que 
la mayoría otorgó puntuaciones elevadas. La baja desviación estándar 
evidencia un consenso sólido sobre el papel positivo de la conciencia 
religiosa, confirmando un fuerte respaldo a su influencia. 

En cuanto a los métodos más efectivos para fomentar la conciencia 
religiosa, la puntuación media fue de 2.938, lo que señala un acuerdo 
moderado respecto a las herramientas más influyentes, con una desviación 
estándar de 1.20, que pone de relieve una diversidad notable en las 
preferencias. La actitud de la muestra fue de -0.55, lo que indica que la 
mayoría de los participantes otorgó valoraciones relativamente altas. 

Sobre la necesidad de incrementar la difusión del contenido religioso en 
las redes sociales, la muestra mostró una actitud claramente positiva, con una 
media de 3.637, una baja desviación estándar de 0.445 y una actitud de 
muestra de -1.885. Ello confirma la existencia de un consenso prácticamente 
unánime sobre la importancia de reforzar la presencia de dicho contenido. 
Esta tendencia se ve respaldada por el 72,1 % de los participantes que 
seleccionaron “Totalmente de acuerdo”, frente a un reducido 7,5 % que optó 
por un acuerdo débil. 

 
 



Castidad y autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices…….. 119 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715  

C. ANÁLISIS DE LOS RESULTADOS 
Los resultados de la encuesta revelaron una clara diferencia en los 

niveles de interacción entre los distintos grupos etarios. Se observó que los 
participantes menores de 18 años interactuaban menos que los grupos de 
mayor edad. Esta disparidad indica que los adolescentes y los jóvenes 
tienden a preferir el contenido de entretenimiento frente al contenido 
educativo o informativo. Esto puede atribuirse al modo en que 
habitualmente utilizan las redes sociales: principalmente como un medio 
de ocio o de búsqueda de gratificación inmediata, más que como 
herramienta de adquisición de conocimiento o de superación personal. 

Este hallazgo coincide con el estudio de Al-Ayb y Ramadan (2023), 
que concluyó que el contenido de entretenimiento en redes sociales 
constituye un fuerte atractivo para los jóvenes y adolescentes. Dado que 
este tipo de contenido suele provocar la erosión de los valores éticos por 
su consumo frecuente, junto con la baja interacción con el contenido 
educativo, los resultados guardan plena coherencia con los obtenidos en la 
presente encuesta. Esto subraya la necesidad de replantear la manera en 
que se presenta el contenido educativo a los adolescentes, de forma que se 
ajuste mejor a sus intereses digitales. 

Asimismo, la encuesta mostró que el 74,4 % de los participantes, una 
proporción significativa, prefiere los vídeos cortos para la concienciación 
religiosa en redes sociales. En contraste, el 19,3 % manifestó preferir 
conferencias en directo, mientras que el resto optó por publicaciones de 
sensibilización y programas especializados. Esta inclinación hacia los 
contenidos breves se relaciona estrechamente con los patrones de adicción 
digital, dado que el cerebro se acostumbra a recompensas inmediatas y a 
interacciones rápidas con el contenido, lo que convierte el consumo de 
vídeos cortos en una experiencia más gratificante. 

El consumo excesivo de este tipo de contenidos contribuye de manera 
significativa a la reducción de la capacidad de atención y a la dificultad 
para involucrarse con materiales más largos y profundos que exigen 
paciencia y concentración (Hou et al., 2019), como las conferencias en 
directo. Ello constituye un desafío significativo para la concienciación 
religiosa, que suele depender de explicaciones extensas y detalladas. 
Además, la adicción al desplazamiento continuo y a la rápida transición 
entre vídeos diversos puede mermar la capacidad de contemplación y 
reflexión, dos componentes esenciales para asimilar eficazmente los 
mensajes religiosos y evaluar su impacto en la persona. 



120 Mekki Klaina y Halima Kmichou 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

Por tanto, los resultados de la encuesta no solo ponen de manifiesto 
una preferencia por determinados tipos de contenido, sino que también 
reflejan los profundos efectos psicológicos y conductuales de las redes 
sociales. Esto resalta la necesidad de replantear el diseño y la presentación 
del discurso religioso en un entorno digital que favorece la adicción a 
contenidos fragmentados y de consumo rápido. 

En definitiva, los hallazgos del estudio revelan datos cruciales que 
reflejan los patrones de uso de las redes sociales y la influencia 
significativa de su contenido en los valores morales de los individuos. 
Estos resultados pueden interpretarse a través de diversas teorías 
psicológicas y sociales, que explican cómo los medios digitales configuran 
la percepción, la conducta y la identidad moral del individuo, del siguiente 
modo: 
Primero: La teoría del aprendizaje social y la influencia de los modelos 
de referencia 

De acuerdo con la Teoría del Aprendizaje Social de Albert Bandura 
(Bandura, 1977), los individuos aprenden conductas y normas morales a 
través de la observación y la imitación continua, en especial cuando dichas 
conductas se asocian con recompensas sociales, como los “me gusta” o las 
interacciones positivas. Esto evidencia cómo el refuerzo positivo opera 
tanto en los comportamientos adecuados como en los inadecuados. En el 
contexto de las redes sociales, esta influencia se manifiesta de forma clara 
en el seguimiento de celebridades e influencers, quienes modelan estilos 
de vida y conductas que pueden tanto reforzar como debilitar el valor de 
la castidad (العفة). 

Los resultados del estudio indican que los jóvenes son los más 
vulnerables a estas influencias, al pasar largas horas en las plataformas 
digitales. Esto incrementa su susceptibilidad a diversos modelos de 
conducta y valores éticos. Valkenburg et al. (2011) observaron que la 
exposición continua al contenido digital conduce a una reconfiguración de 
los valores morales, especialmente cuando se combina con factores de 
refuerzo social (Valkenburg et al., 2011). 
Segundo: La disonancia cognitiva y la reinterpretación de los valores 

Los cambios en las actitudes de los participantes hacia la castidad 
 también pueden analizarse a través de la Teoría de la Disonancia (العفة)
Cognitiva, formulada por Leon Festinger (Festinger, 1957). Esta teoría 
sostiene que las personas buscan reducir la contradicción entre sus 
creencias y sus acciones. Si un individuo mantiene valores conservadores 
pero se expone de manera reiterada a contenidos contrarios a dichos 



Castidad y autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices…….. 121 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715  

valores, puede adoptar estrategias psicológicas como la reinterpretación o 
la adaptación a la situación (Gawronski, 2019). El estudio muestra que 
algunos participantes se mostraron más receptivos hacia determinadas 
conductas tras una exposición frecuente a ellas en las plataformas digitales, 
lo que apunta a un proceso de reevaluación interna de los valores éticos. 
Investigaciones como las de Haidt & Joseph (2007) respaldan esta idea, 
señalando que los valores morales se ven influidos por la experiencia y el 
discurso público, lo que explicaría cómo la exposición reiterada a ciertos 
contenidos puede modificar las actitudes con el tiempo (Haidt & Joseph, 
2007). 
Tercero: La identidad social y la influencia de los grupos digitales 

Los resultados muestran asimismo que el impacto de las redes sociales 
depende del tipo de contenido con el que interactúan los usuarios y de la 
forma en que lo hacen. Según la Teoría de la Identidad Social (Tajfel & 
Turner, 1979), las personas se definen a partir de los grupos a los que 
pertenecen. En los entornos digitales, los usuarios construyen identidades 
sociales al interactuar con grupos específicos, como comunidades 
religiosas o culturales, o grupos de seguidores de celebridades. Esta 
interacción influye en la manera en que interpretan y adoptan valores 
morales. El estudio constató que algunos participantes emplean estrategias 
para evitar contenidos inapropiados, lo que confirma una conciencia sobre 
la importancia de preservar los valores personales. Trepte & Loy (2017) 
respaldan esta conclusión al señalar que las interacciones dentro de los 
grupos digitales refuerzan el sentido de identidad colectiva e influyen en 
los estándares morales (Trepte & Loy, 2017). 
Cuarto: La adicción digital y su impacto en la toma de decisiones morales 

Un número significativo de participantes declaró pasar entre 4 y 6 horas 
diarias en las redes sociales, lo que sugiere la consolidación de patrones 
conductuales vinculados a la adicción digital. La Teoría de la Cognición 
Distribuida sostiene que la exposición continua a la información digital puede 
reconfigurar los procesos de toma de decisiones morales, haciendo que los 
valores éticos se vuelvan más flexibles en función del contenido consumido 
diariamente (Hollan et al., 2000). 

Los resultados del estudio muestran que algunos participantes interactúan 
con contenidos inapropiados, ya sea por curiosidad o por indiferencia, lo que 
refleja una diversidad de mecanismos de autorregulación en la conducta ética. 
Andreassen et al. (2017) encontraron una relación entre el uso excesivo de 
redes sociales, un menor autocontrol y una mayor tendencia hacia la 
gratificación inmediata. Ello podría explicar por qué ciertos participantes 



122 Mekki Klaina y Halima Kmichou 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

adoptaron conductas que entran en conflicto con sus valores originales 
(Andreassen et al., 2017). 

 
CONCLUSIÓN 

En conclusión, los conceptos de castidad ( العفة), autocontrol ( التعفف) y 
abstinencia ( الاستعفاف) emergen como principios fundamentales establecidos 
por el Corán y la Sunna. Estos principios no se reducen a simples conductas 
transitorias, sino que configuran un modo de vida que eleva el espíritu y 
purifica el alma. Numerosos textos coránicos y proféticos subrayan el valor 
de la castidad, alentando su práctica como una virtud que acerca al creyente a 
su Creador y fomenta una profunda conciencia religiosa. 

Queda patente que el mandato de la castidad y la abstinencia no se plantea 
en los textos religiosos como una mera opción, sino como una obligación 
moral y religiosa. Este compromiso eleva a los individuos a un nivel de pureza 
interior, proporcionándoles paz y satisfacción, al tiempo que los protege de la 
debilidad y las caídas. 

La castidad no se limita a evitar prohibiciones o pecados, sino que 
constituye un medio poderoso de educación espiritual. Fomenta la reverencia, 
la autodisciplina y una conexión profunda con el Creador, influyendo 
positivamente en la conducta del individuo y en la pureza de su corazón. 

Los textos destacan el mérito de la castidad y la recompensa que conlleva, 
otorgando a los castos un estatus elevado y prometiéndoles una gran 
retribución. El Corán asocia con frecuencia la castidad con la piedad, lo que 
demuestra la estrecha relación entre ambas. 

Así, concluimos que la castidad no es solo un valor social, sino también 
un acto de adoración que refleja la sinceridad de la fe, contribuye a la 
formación de un carácter íntegro y favorece la construcción de una sociedad 
cohesionada basada en la pureza, la dignidad y el respeto mutuo. 

Se ha demostrado que las plataformas digitales ejercen un impacto 
significativo en los valores de la castidad entre los individuos. Los resultados 
indican que el uso prolongado y repetido de estas plataformas contribuye 
directamente al debilitamiento de la adhesión a ciertos valores morales. Esto 
se debe al predominio de contenidos de carácter negativo, así como a la 
facilidad de acceso a información, imágenes e ideas que pueden contradecir 
los valores religiosos y sociales ampliamente aceptados. Ello constituye un 
desafío real para las familias, las instituciones educativas y las instancias 
religiosas. 

La importancia científica de este estudio radica en arrojar luz sobre este 
fenómeno creciente y en reclamar mecanismos eficaces para hacer frente a la 



Castidad y autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices…….. 123 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715  

erosión de valores. La investigación aboga por reforzar la conciencia ética y 
religiosa a través de estas mismas plataformas, con especial atención a los 
jóvenes —el grupo más expuesto—, actuando directamente en el espacio 
digital. Este trabajo representa, además, un primer paso hacia una 
comprensión más profunda de la relación entre la tecnología moderna y las 
conductas individuales, particularmente en el contexto de rápidas 
transformaciones culturales. 

Por otra parte, la dependencia exclusiva del cuestionario como 
herramienta de recolección de datos constituye una limitación de este estudio. 
Investigaciones futuras podrían ampliar la metodología mediante el uso de 
técnicas cualitativas adicionales, como entrevistas y observaciones directas. 
No obstante, los hallazgos confirman que las cuestiones planteadas han sido 
tratadas con claridad, reforzando la solidez y la credibilidad de los resultados. 
En consecuencia, se recomienda potenciar el papel de la concienciación y de 
la educación religiosa a través de las redes sociales, con el fin de preservar los 
valores fundamentales en esta realidad digital en constante transformación. 

BIBLIOGRAFÍA 
Primero: Bibliografía en Árabe 
Abdul Razzaq, al-San‘ani. 1403 AH. Al-Musannaf. Ed. Habib al-Rahman 

al-Azhami. Beirut: Al-Maktabah al-Islamiyah, 2nd ed. 

Abu al-Sa‘ud, Muhammad al-‘Imadi. s. f. Irshad al-‘Aqal al-Saleem ila 
Mazaya al-Qur’an al-Kareem (Tafseer Abu al-Sa‘ud). Beirut: Dar 
Ihya’ al-Turath al-‘Arabi. 

Abu Hayyan, Muhammad bin Yusuf al-Andalusi. 2001. Tafseer al-Bahr 
al-Muḥeed. Ed. Adel Ahmad Abdul Mawjood et al. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyah, 1st ed. 

Ahmad bin Hanbal al-Shaybani. s. f. Al-Musnad. Egypt: Dar al-Qurtubah. 

Al-‘Ayni, Badr al-Din. s. f. ‘Umdat al-Qari, Sharh Sahih al-Bukhari. 
Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi. 

Al-Ayib, M., and K. Ramadan. 2023. “Al-Muhtawa al-Tafrehi ‘Abar 
Shabakat al-Tawasol al-Ijtima‘i wa Ikhtiraq al-Qiyam al-Thaqafiya 
lada al-Shabab al-Jaza’iri.” Al-Majalla al-Duwaliya li al-Dirasat al-
Insaniyah 2(1): 117–134. 



124 Mekki Klaina y Halima Kmichou 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

Al-Baghawi. s. f. Tafseer al-Baghawi. Ed. Khalid Abdul Rahman al-‘Akk. 
Beirut: Dar al-Ma‘rifah. 

Al-Barkati, Muhammad Ameen al-Ihsan. 1986. Qawa‘id al-Fiqh. Karachi: 
al-Sadaf Publishers, 1st ed. 

Al-Baydawi. s. f. Tafseer al-Baydawi. Beirut: Dar al-Fikr. 

Al-Farahidi, al-Khalil bin Ahmad. s. f. Al-‘Ayn. Ed. Mahdi al-Makhzoumi 
and Ibrahim al-Samarra’i. Beirut: Dar wa Maktabah al-Hilal. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. 1975. Ma‘arij al-Quds fi Ma‘arifat Madarij 
Ma‘arifat al-Nafs. Beirut: Dar al-Afaq al-Jadida, 2nd ed. 

Al-Hakim, al-Nisaburi, Abu Abdullah Muhammad bin Abdullah. 1990. 
Al-Mustadrak ‘ala al-Sahihayn. Ed. Mustafa Abdul Qader Ata. 
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1st ed. 

Al-Hamydi, Muhammad bin Abu Nasr. 1995. Tafseer Gharib ma fi al-
Sahihayn al-Bukhari wa Muslim. Ed. Zubaida Muhammad Said 
Abdul Aziz. Cairo: Maktabah al-Sunnah, 1st ed. 

Al-Jassas, Abu Bakr Ahmad bin Ali. 1405 AH. Ahkam al-Qur’an. Ed. 
Muhammad al-Sadiq Qamhawi. Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-
‘Arabi. 

Al-Mulla al-Qari, Ali bin Sultan. 2001. Mirqat al-Mafateeh, Sharh 
Mishkat al-Masabih. Ed. Jamal Itani. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyah, 1st ed. 

Al-Munawi, Abdul-Rauf. 1356 AH. Fayd al-Qadeer, Sharh al-Jami‘ al-
Saghir. Egypt: Maktabah al-Tijariyah al-Kubra, 1st ed. 
—. 1988. Al-Tayseer bi Sharh al-Jami‘ al-Saghir. Riyadh: Maktabah 
al-Imam al-Shafi‘i, 1st ed. 

Al-Qurtubi, Abu Abdullah Muhammad bin Ahmad. s. f. Al-Jami‘ li Ahkam 
al-Qur’an. Cairo: Dar al-Sha‘ab. 



Castidad y autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices…….. 125 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715  

Al-Raghib al-Asfahani, Abu al-Qasim al-Hussein bin Muhammad. n. d. 
Al-Mufradat fi Gharib al-Qur’an. Makkah: Maktabah Nizar Mustafa 
al-Baz. 

Al-Razi, Fakhr al-Din Muhammad. 2000. Mafateeh al-Ghayb (Al-Tafseer 
al-Kabeer). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1st ed. 

Al-Sa‘di, Abdul Rahman bin Nasser. 2000. Taysir al-Kareem al-Rahman 
fi Tafseer Kalam al-Mannan (Tafseer al-Sa‘di). Ed. Ibn Uthaymeen. 
Beirut: Al-Maktabah al-‘Ilmiyyah. 

Al-Shanqiti, Muhammad al-Amin. 1995. Adwa’ al-Bayan fi Izhah al-
Qur’an bil-Qur’an. Beirut: Dar al-Fikr. 

Al-Shawkani, Muhammad bin Ali. s. f. Fath al-Qadeer al-Jami‘ baina 
Fanni al-Riwayah wa al-Dirayah min ‘Ilm al-Tafseer. Beirut: Dar 
al-Fikr. 

Al-Suyuti, Jalal al-Din. 1986. Sharh al-Suyuti li Sunan al-Nasa’i. Ed. 
Abdul Fattah Abu Ghuda. Aleppo: Maktabah al-Matbu‘at al-
Islamiyah, 2nd ed. 

Al-Tabari, Abu Ja‘far Muhammad bin Jareer. 1405 AH. Jami‘ al-Bayan 
‘an Ta’weel Ayi al-Qur’an. Beirut: Dar al-Fikr. 
—. 1995. Tahdheeb al-Athar (Musnad Umar bin al-Khattab). Ed. 
Ali Reza. Syria: Dar al-Mamoon li al-Turath, 1st ed. 

Al-Taftazani, Sa‘d al-Din. 1981. Sharh al-Maqasid fi ‘Ilm al-Kalam. 
Pakistan: Dar al-Ma‘arif al-Othmaniyah, 1st ed. 
—. 1996. Sharh al-Talwih ‘ala al-Tawdi‘ li Matn al-Tanqih fi Usul 
al-Fiqh. Ed. Zakariya Amirat. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah. 

Al-Tha‘alibi, Abdul Rahman bin Muhammad bin Makhlouf. s. f. Al-
Jawahir al-Hissan fi Tafseer al-Qur’an. Beirut: Al-A‘lami 
Foundation for Publications. 



126 Mekki Klaina y Halima Kmichou 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

Al-Tha‘labi, Ahmad bin Muhammad. 2002. Al-Kashf wa al-Bayan 
(Tafseer al-Thaalibi). Ed. Abu Muhammad bin ‘Ashour. Beirut: Dar 
Ihya’ al-Turath al-‘Arabi, 1st ed. 

Al-Zamakhshari, Abu al-Qasim Mahmood. s. f. Al-Kashaf ‘an Haqa’iq al-
Tanzeel wa ‘Uyoon al-Aqawil fi Wujuh al-Ta’wil. Ed. Abdul Razzaq 
al-Mahdi. Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi. 

Al-Zurqani, Muhammad bin Abdul Baqi. 1411 AH. Sharh al-Zarqani ‘ala 
Muwatta’ al-Imam Malik. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1st ed. 

‘I yād, al-Qadi Abu al-Fadl al-Yahsubi al-Sabti. s. f. Mashariq al-Anwar 
‘ala Sahih al-Athar. Tunisia/Cairo: Al-Maktabah al-‘Atiqah wa Dar 
al-Turath. 

Ibn ‘Atiyah, Abu Muhammad Abdul-Haqq al-Andalusi. 1993. Al-
Muharrar al-Wajeez fi Tafseer al-Kitab al-‘Aziz. Ed. Abdul-Salam 
Abdul-Shafi Muhammad. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1st ed. 

Ibn Abdul Barr, Abu Umar al-Qurtubi. 1978. Jami‘ Bayan al-‘Ilm wa 
Fadlahu, wa ma Yanbaghi fi Riwayatihi wa Hamlihi. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyah. 

Ibn Abi Hatim al-Razi, Abdul Rahman bin Muhammad. s. f. Tafseer al-
Qur’an. Ed. As‘ad Muhammad al-Tayeb. Sidon: Al-Maktabah al-
‘Asriyah. 

Ibn al-‘Arabi, Abu Bakr al-Ma‘afiri Muhammad bin Abdullah. s. f. Ahkam 
al-Qur’an. Ed. Muhammad Abdul Qadir Ata. Beirut: Dar al-Fikr. 

Ibn al-Athir, Abu al-Sa‘adat al-Mubarak. 1979. Al-Nihayah fi Gharib al-
Hadith wa al-Athar. Ed. Tahir Ahmad al-Zawi and Mahmoud 
Mohammad al-Tanahi. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah. 

Ibn al-Bukhari, Jamal al-Din Ahmad bin Muhammad. 1419 AH. 
Mashykhat Ibn al-Bukhari. Ed. Awwad Atiq Saad al-Hazmi. 
Makkah: Dar Alam al-Fouad, 1st ed. 



Castidad y autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices…….. 127 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715  

Ibn Faris, Ahmad al-Qazwini al-Razi. 1999. Maqayis al-Lughah. Ed. 
Abdul-Salam Muhammad Haroon. Beirut: Dar al-Jil, 2nd ed. 

Ibn Hajar, Abu al-Fadl Ahmad bin Ali al-‘Asqalani. s. f. Fath al-Bari 
Sharh Sahih al-Bukhari. Ed. Mahbub al-Din al-Khatib. Beirut: Dar 
al-Ma‘rifah. 

Ibn Juzay, Muhammad bin Ahmad al-Kalbi. 1983. Al-Tashil li ‘Uloom al-
Tanzeel. Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 4th ed. 

Ibn Kathir, Abu al-Fida Isma‘il. 1401 AH. Tafseer al-Qur’an al-‘Azeem. 
Beirut: Dar al-Fikr. 

Ibn Sidah, Ali bin Ismail. 2000. Al-Muhkam wa al-Muheet al-A‘zam. Ed. 
Abdul Hamid Hindawi. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1st ed. 

Klaina, Mekki. 2002. Al-Nuzum al-Ta‘leemiyyah ‘Inda al-Muhaddithin fi 
al-Qurun al-Thalathah al-Oula. Rabat: Matba‘ah Top Press, 1st ed. 

—. 2025. “Al-Tasamuh fi al-Qur’an wa al-Sunna, wa Ada‘at al-
Munkirun.” Asian Journal of Islamic Studies and Da‘wah 3(2): 214–
240. https://doi.org/10.58578/AJISD.v3i2.5177. 

Segundo: Bibliografía en otras lenguas  

Ahmad, Ibn Hanbal. 2012. Al-Musnad. Trans. Nassiruddin al-Khattab. 
Riyadh: Darussalam, 1st ed. 

Al-Bukhārī, A. A. M. 1997. Sahīh al-Bukhārī. Trans. M. M. Khan. Riyadh: 
Darussalam. 

—. 2003. Sahīh al-Bukhārī: Versión resumida. Traducción: Lic. Isa Amer 
Quevedo. Argentina: Oficina de Cultura y Difusión Islámica. 

Al-Qur’an. https://alqurantranslations.com/wp-
content/uploads/2024/02/Al-Quran-Spanish-KFP.pdf 

https://doi.org/10.58578/AJISD.v3i2.5177
https://alqurantranslations.com/wp-content/uploads/2024/02/Al-Quran-Spanish-KFP.pdf
https://alqurantranslations.com/wp-content/uploads/2024/02/Al-Quran-Spanish-KFP.pdf


128 Mekki Klaina y Halima Kmichou 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715 

Al-Tirmidhi, Abu ‘Issa Mohammad. 2007. Jami‘ Al-Tirmidhi. Trans. Abu 
Khalyl. Riyadh: Darussalam, 1st ed. 

Andreassen, C. S., S. Pallesen, and M. D. Griffiths. 2017. “The 
relationship between addictive use of social media, narcissism, and 
self-esteem: Findings from a large national survey.” Addictive 
Behaviors 64: 287–293. 
https://doi.org/10.1016/j.addbeh.2016.03.006. 

Bandura, A. 1977. Social Foundations of Thought and Action: A Social 
Cognitive Theory. Englewood Cliffs, NJ: Prentice-Hall. 

Gawronski, B. 2019. “Cognitive dissonance theory: A review of the 
evidence.” Social Cognition 37(1): 1–25. 

Haidt, J., and C. Joseph. 2007. “L’esprit moral: Comment cinq ensembles 
d’intuitions innées guident le développement de nombreuses vertus 
culturelles.” In L’esprit inné, vol. 3: Fondements et avenir, 367–391. 
New York, NY: Oxford University Press. 

Hollan, J., E. Hutchins, and D. Kirsh. 2000. “Distributed cognition: 
Toward a new foundation for human-computer interaction research.” 
ACM Transactions on Computer-Human Interaction 7(2): 174–196. 

Hou, J. et al. 2019. “Social media addiction: Its impact, mediation, and 
intervention.” Journal of Psychosocial Research on Cyberspace 
13(1). https://dx.doi.org/10.5817/CP2019-1-4. 

Klaina, M. 2023. “Religious Discourse in the Media Arab.” Living Islam 
Journal of Islamic Discourses 6(2): 199–218. 
https://doi.org/10.14421/lijid.v6i2.4488. 

Klaina, M. 2024b. “Islamic Scientific Research: Its importance in serving 
society and mechanisms for its integration.” Al-Fadlan Journal of 
Islamic Education and Teaching 2(2): 77–98. 
https://doi.org/10.61166/fadlan.v2i2.69. 

https://doi.org/10.1016/j.addbeh.2016.03.006
https://dx.doi.org/10.5817/CP2019-1-4
https://doi.org/10.14421/lijid.v6i2.4488
https://doi.org/10.61166/fadlan.v2i2.69


Castidad y autocontrol en la era digital: perspectivas coránicas, hadices…….. 129 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 95-129 
ISSN: 2255-2715  

Klaina, Mekki, and D. I. Ansusa Putra. 2024a. “Al-Tasāmuh or Tolerance 
in the Qur’an and Sunnah? And Claims of the Deniers.” Living Islam 
Journal of Islamic Discourses 7(1): 1–22. 
https://doi.org/10.14421/lijid.v7i1.5367. 

Koenig, H. G. 2012. “Religion, spirituality, and health: The research and 
clinical implications.” ISRN Psychiatry 2012, Article ID 278730. 
https://doi.org/10.5402/2012/278730. 

Muslim, Abu al-Hajjaj. 2007. Sahih Muslim. Trans. Nasiruddin al-
Khattab. Riyadh: Darussalam, 1st ed. 

—. s. f. Sahih Muslim. Traducción: ‘Abdu Rahmân Colombo Al-Ÿerrâhî. 
Argentina: Oficina de Cultura y Difusión Islámica. 

Tajfel, H., and J. C. Turner. 1979. “An integrative theory of intergroup 
conflict.” In The Social Psychology of Intergroup Relations, 33–47. 
USA: Brooks/Cole. 

Trepte, S., and L. S. Loy. 2017. “Social identity theory and self-
categorization theory.” In P. Rössler, C. A. Hoffner, and L. van 
Zoonen (eds.), The International Encyclopedia of Media Effects, 
1832–1845. USA: John Wiley & Sons. 

Valkenburg, P. M., and J. Peter. 2011. “Online communication among 
adolescents: An integrated model of its attraction, opportunities, and 
risks.” Journal of Adolescent Health 48(2): 121–127. 
https://doi.org/10.1016/j.jadohealth.2010.08.020. 

 

 

https://doi.org/10.14421/lijid.v7i1.5367
https://doi.org/10.5402/2012/278730
https://doi.org/10.1016/j.jadohealth.2010.08.020

	Primero: La teoría del aprendizaje social y la influencia de los modelos de referencia
	Segundo: La disonancia cognitiva y la reinterpretación de los valores
	Tercero: La identidad social y la influencia de los grupos digitales
	Cuarto: La adicción digital y su impacto en la toma de decisiones morales
	Conclusión

