
 

 JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-2715 

 
Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad 
mulata y Revolución socialista 
 

Cuban field of spiritualities: Mulatto Religiosity and 
the Socialist Revolution 
 

MOISÉS MAYÁN-FERNÁNDEZ 
Universidad de Salamanca 
moisesmayan@usal.es 
ORCID:https://orcid.org/0009-0004-0505-7679 
 
 
Recibido/Received: 16-06-2025. Aceptado/Accepted: 24-11-2025. 
Cómo citar/How to cite: Mayán-Fernández, Moisés. 2026. “Campo cubano de 
espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolución socialista”, Journal of the Sociology 
and Theory of Religion, 18:69-94. DOI:https://doi.org/10.24197/12ztdg17 
 
Artículo de acceso abierto distribuido bajo una Licencia Creative Commons Atribución 
4.0 Internacional (CC-BY 4.0). / Open access article under a Creative Commons 
Attribution 4.0 International License (CC-BY 4.0). 
 
Resumen: Este artículo ofrece una descripción del campo cubano de espiritualidades, enfatizando 
en sus raíces europeas y africanas. La aproximación propuesta pretende actualizar las categorías 
para el estudio del marco socio-religioso insular. Para ello, se hace necesario asumir la crítica de 
nociones y conceptos que no han evolucionado a la misma velocidad que el escenario religioso 
local. Por lo tanto, partiendo de un enfoque cualitativo y de una exhaustiva triangulación de 
fuentes, se impugnan términos de profundo arraigo académico como sincretismo. En su lugar, la 
presente investigación se decanta por el empleo de clasificaciones como bricolaje y religiosidad 
mulata. 
Palabras clave: Religión; religiosidad mulata; campo de espiritualidades; sincretismo; Revolución. 
 
Abstract: This article offers a description of the Cuban field of spiritualities, emphasizing its 
European and African roots. The proposed approach aims to update the categories for studying 
the island's socio-religious framework. To this end, it is necessary to critique notions and concepts 
that have not evolved at the same pace as the local religious scene. Therefore, based on a 
qualitative approach and an exhaustive triangulation of sources, deeply rooted academic terms 
such as syncretism are challenged. Instead, this research opts for the use of classifications such as 
bricolage and mulatto religiosity. 
Keywords: Religion; mulatto religiosity; field of spiritualities; syncretism; Revolution. 
 

 

mailto:moisesmayan@usal.es
https://doi.org/10.24197/12ztdg17
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Moisés Mayán-Fernández 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-271518 

Los dos principales aportes de la presente investigación pudieran 
inscribirse en el ámbito de la metodología de las Ciencias de las 
Religiones. Pimero, definir el actual escenario de las interacciones socio-
religiosas en Cuba como campo de espiritualidades, en lugar del 
tradicional campo religioso. Segundo, conceptualizar ese estrato de la 
religiosidad popular donde el individuo emancipado de la 
institucionalidad, se transforma en protagonista de su expresión de lo 
trascendente. Para ello se hace ineludible, recurrir a las dos corrientes 
núcleares de la espiritualidad del cubano, una de origen europeo y otra de 
matriz africana. En esa superposición de creencias y prácticas donde tiene 
lugar el verdadero sincretismo, se origina la religiosidad mulata. 

 
1. INTRODUCCIÓN 

 
Como plantea Houtart (1998), del proceso que entraña la 

proclamación de una revolución socialista y de sus interacciones con el 
hecho religioso emergen conceptos originales respecto a la(s) fe(s). Las 
denominaciones cristianas altamente institucionalizadas enfrentan el 
despliegue de un intenso aparataje político-ideológico, que las desplaza de 
los centros de influencia social y reduce su protagonismo público. Según 
Blancarte (2015), por lo regular, las denominaciones religiosas desarrollan 
una tendencia a resistir esa corriente secularizadora, y procuran en algunos 
casos, la cohesión de ciertos sectores de la sociedad para proyectarlos 
contra el poder político. Debido a estas razones, la Revolución que triunfa 
en Cuba en enero de 1959 transforma la isla en un laboratorio de 
experimentación cultural, donde las teorías socio-antropológicas son 
tensionadas al máximo.  

El escenario de emplazamiento del nuevo poder genera una realidad 
no solo ejemplar, sino también ejemplarizante, que conlleva a la 
reconfiguración del campo religioso local. Toda profunda transformación 
histórica demanda la asunción, modificación y creación de mitologías y 
narrativas propias, que funcionen como catalizadores en el tránsito 
autenticador del nuevo orden. (Perilli de Rush 2023). En lo concerniente a la 
Revolución Cubana, además del intento legal y programado de surpimir la 
religión institucionalizada de la identidad colectiva del homo civicus, se 
instaura una sacralidad emergente. A través de la asunción, vaciamiento y 
resignificación de símbolos y rituales heredados del judeo-cristianismo, el 
aparato propagandístico del Ejército Rebelde y luego del Gobierno 



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolución socialista 71 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-2715  

provisional, impulsaron la devoción popular a la Revolución y su liderazgo. 
(Basail & Castañeda 2019).  

El siguiente artículo analiza el surgimiento de variantes de religiosidad 
alternativas, como resultado directo de la labor estatal para minimizar la 
preponderancia del catolicismo, y el impacto de los protestantismos históricos 
y tardíos. Acometer este estudio demanda la formulación de un objetivo 
general que quedaría sintetizado en la presente idea: mostrar la reconversión 
del campo de espiritualidades cubano de la hegemonía católica, a una nueva 
dinámica utilitaria y acomodaticia, definida para la investigación en curso 
como “religiosidad mulata”. Básicamente se generará una nueva teoría para 
el abordaje de las estratos más populares y mayoritarios de la expresión 
religiosa insular. Esta fase de producción de conocimiento científico 
impugnará el socorrido término de sincretismo, aportando elementos que 
desaconsejan su uso a priori en los estudios socio-religiosos que caracterizan 
la espiritualidad del cubano. 

La metodología elegida responde a un enfoque cualitativo, sustentado en 
un riguroso escrutinio de las fuentes bibliográficas disponibles. Este examen 
documental del que se han tratado de suprimir los sesgos ideológicos, 
permitirá la deconstrucción de un área especialmente sensible en las 
aproximaciones al hecho religioso en Cuba. Los aportes que se desprenden de 
este trabajo han sido presentados de manera parcial por su autor en 
comunicaciones orales como la efectuada en el XI Encuentro Internacional de 
Estudios Sociorreligiosos: Hegemonías y luchas contrahegemónicas en un 
mundo en conflicto, La Habana, julio de 2025. No obstante, para adentrarse 
en el complejo tránsito del reordenamiento del campo cubano de 
espiritualidades se hace ineludible, relacionar una serie de antecedentes 
inmediatos. 
 
1. 1. Religión y Revolución: De la colaboración al desencuentro 

 
Aunque la historiografía oficial ha preferido mantenerlo al margen, lo 

cierto es que el movimiento revolucionario que toma el poder en Cuba a 
fines de la década del 50, contó desde su génesis con la complicidad de las 
denominaciones cristianas. A pesar de que el acompañamiento no fue 
homogéneo, sino que estuvo concetrado en sectores específicos de estos 
cuerpos institucionales y de sus jerarquías, en no pocas coyunturas 
históricas la mediación del elemento religioso sería resolutivo. El vínculo 
entre liderazgo revolucionario y representantes del clero principiaría a raíz 
del evento que marca el inicio de la nueva etapa de lucha: el asalto al 



72 Moisés Mayán-Fernández 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-271518 

Cuartel Moncada, el 26 de julio de 1953. Es a partir de estos sucesos, que 
el cardenal Manuel Arteaga Betancourt y el arzobispo de Santiago de 
Cuba, Enrique Pérez Serantes, resuelven emplear su influencia ante el 
gobierno para preservar las vidas de los jóvenes rebeldes. (Uría 2011).  

Desde el malogrado desembarco del yate Granma el 2 de diciembre 
de 1956, la comunidad de Adventistas del Séptimo Día de Las Puercas, en 
Pilón (Granma), le prestó un inestimable apoyo logístico a los 
expedicionarios supervivientes. (Álvarez Tabío 2010). Fidel Castro, una 
vez asentado en la agreste geografía de la Sierra Maestra solicita 
capellanes, tanto católicos como protestantes, para que administraran los 
sacramentos en la zona y fungieran como guías espirituales de la guerrilla. 
Mucho antes que la Teología Latinoamericana de la Liberación fomentara 
la imagen del sacerdote guerrillero, en 1957 Guillermo Sardiñas 
abandonaba su parroquia en Isla de Pinos para oficiar en las serranías 
orientales con sotana verde olivo. (Castro Figueroa 2012). 

La contribución de católicos y protestantes al naciente proyecto de 
emancipación nacional no se redujo a la presión cívica ejercida desde 
organizaciones como Acción Católica (AC), Juventud Obrera Católica 
(JOC), o los editoriales de la revista franciscana La Quincena. Fueron 
varios los párrocos que denunciaron en sus homilías los desmanes de la 
dictadura de Fulgencio Batista. No en pocas las iglesias y conventos se 
elaboraba e imprimía propaganda subversiva como pasquines, volantes y 
folletos. Además, estas instituciones auxiliaron a jóvenes perseguidos por los 
cuerpos coercitivos de la policía batistiana como eran el Buró de Represión 
Anti-Comunista (BRAC) y el Servicio de Inteligencia Militar (SIM).  

El Templo de Nuestra Señora de la Caridad en La Habana prácticamente 
se convirtió en centro de conspiraciones revolucionarias, pues en su interior 
se almacenaron armas, víveres, medicamentos y uniformes. También se hace 
necesario reseñar, que varios miembros destacados del Movimiento 26 de 
julio, encontraron refugio en sus instalaciones. Pero sin dudas, el punto 
máximo de las manifestaciones de apoyo a la causa revolucionaria, se 
materializó en las decenas de vidas sacrificadas en la lucha clandestina. Los 
casos de José Antonio Echavarría, católico practicante y presidente de la 
Federación Estudiantil Universitaria (FEU) y de Frank País, jefe de acción y 
sabotaje del M-26-7, y líder de la juventud bautista de Oriente, han sido los 
más conocidos, pero no los únicos. 

Mientras tanto, en la Sierra Maestra, los soldados del Ejército Rebelde 
incorporaban a sus atuendos de campaña, rosarios, crucifijos e imágenes de la 
Virgen de la Caridad del Cobre. (Orozco & Bolívar 1998). El 8 de enero de 



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolución socialista 73 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-2715  

1959, cuando en su discurso en el Campamento Militar de Columbia, una 
paloma blanca se posó en el hombro de Fidel Castro ante la multitud 
enfervorecida, el líder fue identificado como “el elegido” (mesías o eleguá).  
(Valdés 2001). El pastor presbiteriano Rafael Cepeda (1960)  no vaciló en 
testificar desde las páginas de Bohemia que a partir de ese instante Fidel se 
transformaba en un instrumento a disposición de la divinidad para establecer 
el reino de Dios entre los hombres. Nunca antes en la historia de la República 
hubo tal presencia de cristianos asociados a cargos públicos de importancia e 
inclusive a carteras ministeriales, como en el Gobierno Provisional 
organizado en 1959. 

Sin embargo, esa etapa bautizada eufemísticamente por una serie de 
autores como “euforia” (Kirk 1986), “Desconcierto” (Gómez Treto 
[1987]1989), “ápage” (Gómez de Cádiz 2015), “luna de miel” (López de 
Rego 2021), entre otros, se disipó muy pronto ante la escalada de las leyes 
revolucionarias. Las primeras fricciones entre el Gobierno y las iglesias 
tuvieron lugar durante los fusilamientos de criminales de guerra y represores 
del régimen de Batista. El 7 de agosto de 1960 se difunde una carta circular 
del episcopado donde se criticaba el establecimiento de relaciones 
diplomáticas con la Unión Soviética, a lo que el Estado respondió 
encarcelando a varios sacerdotes.  

A estas colisiones iniciales se añadieron en apresurada sucesión la Ley 
de Nacionalización de la Enseñanza en 1961, que dejó a las iglesias sin la 
posibilidad de educar a sus hijos, además de confiscar casi el total de 
inmuebles que se utilizaban como escuelas. Podría añadirse, también en 1961, 
la expulsión de 136 sacerdotes que se vieron obligados a abandonar el país 
con destino a España en el vapor La Covadonga. También se ordenó el cierre 
de los programas de radio que emitían diversas denominaciones evangélicas. 
Se prohibió la impresión y distribución de literatura religiosa, así como 
desarrollar cualquier tipo de proselitismo fuera de los templos, inclusive se 
suspendieron las peregrinaciones y las procesiones de vírgenes y santos.  

Con la declaración del carácter socialista de Revolución y la adopción en 
el mismo año del marxismo-leninismo como ideología oficial, las relaciones 
entre iglesias cristianas y poder político quedaron severamente lesionadas. Ya 
en 1963 el Gobierno había elaborado con la mediación de Blas Roca Calderío, 
antiguo secretario general del Partido Socialista Popular (PSP), un manual 
titulado La lucha ideológica contra las sectas religiosas. Con este programa, 
la ofensiva revolucionaria hacia el cristianismo adquirió nuevos matices que 
alcanzaron sus mayores cuotas con la creación en 1965 de las Unidades 
Militares de Ayuda a la Producción (UMAP), a donde fueron enviados miles 



74 Moisés Mayán-Fernández 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-271518 

de jóvenes religiosos. Frente al empuje del erróneamente definido como 
ateísmo científico e inmersos en la vorágine de sovietización que 
experimentaba el país, se planificó la anulación del componente religioso en 
el diseño de la nueva sociedad socialista. 
 
2. CAMPO CUBANO DE ESPIRITUALIDADES: REAJUSTE METODOLÓGICO Y 
CONCEPTUAL 

 
Antes de continuar con los subtópicos recogidos en este apartado, 

conviene ejecutar algunas puntualizaciones con el propósito de sostener el 
instrumental teórico del concepto religiosidad mulata. De igual modo, en 
lugar del tradicional “campo religioso” se propone el más abarcador y flexible 
campo de espiritualidades. Esta formulación incorporaría debido a su 
naturaleza conceptual, una serie de prácticas y tendencias que no han sido 
reconocidas como religiones, asociaciones con carácter legal, ni movimientos 
de inspiración cristiana, pero que contribuyen al pluralismo que exhibe en la 
actualidad el escenario socio-religioso insular.  (Hernández 2017).  

Además, incorporarían a Cuba a un panorama global signado por el 
resurgmiento de espiritualidades emergentes, asociadas en algunos casos al 
despliegue teconólogico. Pese a la proliferación de esta tendencia, no se 
traduciría en una supuesta revitalización de las denominaciones religiosas 
tradicionales. Son varios los teóricos (Corbí 2014; Brandão 2014; Ribeiro 
2014) que manejan desde hace una década la expresión anglosajona Spiritual 
But Not Religious (SBNR), que en su acepción castellana sería algo así como 
espiritualidad sin religión, e incluso “espiritualidad atea” como sugiere 
Freixes (2014).  

Para garantizar una vecindad oportuna a la configuración de este 
heterogéneo soporte de creencias en el contexto cubano, se parte de Berges & 
Ramírez Calzadilla (2001). Una de las aportaciones innegables de los 
mencionados autores reside en la segmentación del campo de espiritualidades 
a través de modelos socioculturales entre los que sobresalen el aborigen, el 
africano, y el occidental, este último fraccionado en las aristas hispana y 
norteamericana, básicamente. Aparte de las clasificaciones propuestas se han 
señalado influencias en menor proporción del vudú haitiano, el judaísmo, el 
islam, las religiones tradicionales chinas, y otras filosofías orientales como la 
fe bahai y la teosofía. (Ramírez Calzadilla 1997).  

Las dinámicas que agitan el tejido local y lo distinguen de otras latitudes 
y de sus cuadros religiosos, no son resultado exclusivamente del proceso 
revolucionario. En Cuba confluyen una serie de elementos (étnicos, 



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolución socialista 75 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-2715  

culturales, espirituales) que complejizan la clarificación de sus ejes de 
espiritualidad y, por lo tanto, se recurre casi de forma automática al empleo 
del término sincretismo. El sincretismo se ha erguido como comodín al 
alcance de los historiadores, sociólogos, etnólogos y antropólogos, de manera 
que a veces el mapa religioso insular se confunde con una suerte de 
maremágnum, donde no se logran delimitar con precisión los perímetros entre 
las distintas comunidades de fe. Se ha dado por verdad de perogrullo la 
sentencia “Cuba es un ajiaco” (Ortiz, 1996) y, por lo tanto, esta mezcolanza 
se extrapola arbitrariamente a casi todas las líneas identitarias y culturales de 
la cubanidad. Sin embargo, esa disposición para fusionar factores que 
comparten superficies de contacto, ha marginado, por lo menos en los 
dominios de la investigación científica, franjas que contienen matices y 
divergencias que urge rescatar.  

¿Hasta cuánto la noción clásica de sincretismo continuará siendo pieza 
inamovible en cualquier levantamiento del campo cubano de 
espiritualidades? Solo por acudir al ejemplo más recurrente, cabría 
interrogarse sobre el grado de fusión actual entre el catolicismo y las 
religiones cubanas de origen afro. ¿Los iniciados en los cultos yorubas 
continúan creyendo que Oshún y la Virgen de la Caridad del Cobre son en 
definitiva una misma divinidad percibida desde enfoques culturales distintos? 
¿En la natural evolución de las dinámicas religiosas cubanas se prolongan 
indeterminadamente las esencias sincréticas? El sincretismo clásico remite, 
según Bonte & Izard (1991), a la mixtura que se instaura en un sistema 
religioso debido a la confluencia de componentes míticos, cultuales y 
organizacionales que provienen de núcleos culturales disímiles.  

No obstante, Galván Tudela (2008) alerta sobre el desacierto de hacer 
uso del sincretismo como categoría atemporal, sobre todo tomando en 
consideración que en la historiografía cubana el concepto ha ido 
experimentando interesantes diversificaciones. La noción un tanto 
generalizadora de que en todas las formaciones religiosas persiste algún grado 
de sincretismo, no constituye el enfoque predominante en los teóricos 
cubanos. Se parte entonces de concebir al sincretismo autóctono a partir de 
las resistencias que oponen los esclavos africanos a las imposiciones de la 
hegemonía católica en materia de plasmación de su religiosidad. Actualmente 
el sincretismo se utiliza además como denominador común para designar a la 
coexistencia y correspondencia cultural entre las espiritualidades que se 
despliegan en el espacio cubano.  

Es precisamente en las pretensiones generalizadoras de ese manejo 
terminológico, donde se producen las principales fricciones entre académicos 



76 Moisés Mayán-Fernández 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-271518 

y especialistas religiosos. (Masferrer 2013). Pareciera que de acuerdo al grado 
de sincretismo que se le ha atribuido al mosaico religioso nacional, Cuba 
constituiría un teatro idóneo para las experiencias del macroecumenismo, tal 
y como lo proponen Casaldáliga & Vigil (1992). La proximidad que ha 
ensayado la Teología Latinoamericana de la Liberación con corrientes 
esotéricas, espiritistas, chamánicas y africanas en países como Brasil, resulta 
impensable tratándose de Cuba. (Lesta & Pedrero, 2009). La progresión 
dinámica de las religiones desde los albores republicanos está más cercana a 
una estructura de “cotos privados de caza”, que a la amalgama de 
espiritualidades que se ha divulgado durante más de un siglo. Nótese lo que 
refiere textualmente López de Rego (2021: 19): “(…) los bruscos vaivenes 
políticos de los últimos siglos de su historia, han dado lugar a un amasijo en 
materia religiosa que es sin duda único en el mundo”.  

Si por “amasijo” se infiere el medio donde creencias heterogéneas y sus 
practicantes frecuentan una delimitación geográfica, sin —en la mayoría de 
los casos— mezclarse, ni comulgar, a veces hasta sin posibilidad de diálogo 
interreligioso, entonces el término podría justificar su utilización. En Cuba se 
suele apelar al tradicional: “Aquí no se habla ni de religión, ni de política. 
Hablemos mejor de pelota”. La inserción de este pronunciamiento en el 
lenguaje popular define a la religión como tema sensible que podría erosionar 
las susceptibilidades de más de uno. A pesar de ello, si el “amasijo” se debiese 
simplemente a la concurrencia espacio-temporal de múltiples comunidades 
de fe, entonces Cuba estaría lejos de ser un caso “único en el mundo”, pues la 
isla es superada por una decena de países que presentan mayor pluralidad 
religiosa. 

Resulta bastante obvio que el uso de “amasijo” (mezcla desordenada de 
elementos diversos) armoniza sin bregas innecesarias, con el ya referido 
ajiaco orticiano (guiso que combina carnes y viandas disímiles). Mientras en 
el panorama actual los sistemas religiosos participan de sucesivas y aceleradas 
mutaciones que problematizan su abordaje, insistir en el empleo grosso modo 
del término sincrético deriva a la postre en una limitación analítica. A pesar 
de los argumentos ya enunciados, el sincretismo religioso en el marco cubano 
posee ciertas zonas de influencia donde podría aun justificar su continuidad. 
Estas demarcaciones estarían sesgadas por una visión sociológica e histórica 
demasiado academicista del fenómeno y, por lo tanto, podrían ser objetadas 
por los trabajos de campo que se derivan de un enfoque antropológico. 

Es cierto que la presencia de conectores rituales, ceremoniales, 
simbólicos, éticos, morales, incluso teológicos, favorece y de algún modo 
confirma, la utilización del término sincretismo. Por ejemplo, un estudioso 



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolución socialista 77 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-2715  

conseguiría articular fácilmente las similitudes entre un toque de tambores de 
la santería, una sesión de espiritismo de cordón y un culto de Pentecostés en 
una congregación carismática. En tales casos el oficiante (babalawo o 
iyalosha), el médium, o los asistentes caen en trance, se observa una supuesta 
posesión, ya sea por parte de un orisha, un espíritu guía o familiar, o el 
Espíritu Santo. También se suele presentar algún tipo de manifestación 
presumiblemente sobrenatural asociada con el lenguaje: repetición de frases 
en dialectos africanos, reproducción de la voz del fallecido, o glosolalia en el 
caso del pentecostalismo. La interrogante que se deriva de tales expresiones 
rituales sería: ¿Estamos ante un clásico ejemplo de sincretismo?   

Eventualmente un sociólogo o un antropólogo que programen su trabajo 
de campo en un determinado grupo religioso, podrían paralizarse en el nivel 
de la observación desperjuiciada, sin conseguir una inmersión real que 
favorezca el enlace sólido con los actores de dicha comunidad. (Espina 1992). 
Esa conexión revelaría la forma en que los especialistas religiosos reconocen 
o no la influencia del sincretismo y hasta dónde son conscientes de lo que para 
académicos e investigadores deviene en episteme suficientemente 
sistematizada. Retomando el ejemplo anterior, cabría añadir que revelar estas 
áreas adherentes entre religiones cubanas de matriz africana, espiritismo de 
cordón y pentecostalismo, podría interpretarse como ofensivo para los 
especialistas de los mencionados complejos rituales. 

En consecuencia, entre las producciones científicas que difunden el 
trabajo de los investigadores y la “verdad” de los practicantes se advierte una 
grieta que no ha conseguido resanarse. La comunidad religiosa objeto de 
estudio no siempre se muestra satisfecha con los resultados de la pesquisa una 
vez que se divulgan y, por consiguiente, se tiende a enjuiciar también la labor 
del investigador. ¿Cuáles son las razones de estas discrepancias entre los 
criterios de valoración externos y la experiencia propia de los individuos o del 
grupo? En ocasiones se impone un ángulo comparativo apresurado por parte 
de los cientistas sociales, quienes no consiguen renunciar a preconceptos e 
instrumentales metodológicos, de manera que se ven imposibilitados del 
“nuevo nacimiento” que tributa al éxito de todo trabajo de campo. (Espina 
1992).  

En otras circunstancias, el hermetismo de los especialistas religiosos 
frente al extraño, —ese observador que intenta integrarse al grupo, pero al 
mismo tiempo protege su “condición distanciada”—, no facilita el proceso de 
comprensión del otro. En Cuba, así como en parte de Latinoamérica e incluso 
en Europa, se está dando un interesante fenómeno que pretende cubrir esa 
brecha, pues cada vez son más los practicantes de religiones específicas que 



78 Moisés Mayán-Fernández 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-271518 

resuelven contar por sí mismos su historia denominacional. Algunos de estos 
actores, para garantizar la objetividad y la imparcialidad de sus estudios 
procuran el respaldo de instituciones académicas, a través de las adscripciones 
a programas de postgrado. Otros, ni siquiera revelan su pertenencia a 
determinada confesión, mientras cumplen con los protocolos investigativos y 
adquieren un nuevo grado científico. Los hay también, que de forma 
completamente empírica y sin respaldo académico oficial, elaboran trabajos 
en el orden no solo de itinerarios denominacionales, sino también de 
biografías y testimonios de misioneros, fundadores y líderes relevantes.  

En definitiva, aunque en el campo local de espiritualidades coinciden el 
catolicismo, los protestantismos, los cultos de matriz afro, el espiritismo, la 
masonería, y otras expresiones religiosas menos representativas, no se 
muestran amalgamadas, ni siquiera en festividades o celebraciones populares. 
De ahí, que afirmar que Cuba sea un “ajiaco” o un “amasijo” en cuanto a las 
coordenadas de su mapa religioso, es un riesgo que no se debería asumir a 
priori. Del mismo modo, señalizar mediante el uso del término sincrético a 
los practicantes de las devociones afrocubanas, resulta arbitrario e inexacto en 
los dominios de las ciencias de las religiones. A pesar de estas enmiendas a 
las terminologías operadas por el mayor número de los investigadores locales 
y foráneos, prevalece un estrato social donde se podría hablar no solo de 
sincretismo en su acepción clásica, sino además de “ajiaco” y “amasijo”.  

Al ejercicio militante de la religión, a las comunidades de fe 
institucionalizadas, a las asociaciones y fraternidades que poseen 
reconocimiento legal, constituiría una imprudencia englobarlas dentro del 
calificativo de sincréticas, o caracterizarlas como religiones mestizas de 
acuerdo con la propuesta de Cornejo et al. (2008). Sin embargo, el 
sincretismo, la hibridación de creencias y prácticas, la fusión de 
espiritualidades afines o no, se advierte —quizás (aquí sí) “de un modo único 
en el mundo”— en el acrisolado universo de la religiosidad popular. Ramírez 
Calzadilla (1997) describe a este sector predominante de la población cubana, 
como portador de una religiosidad espontánea, asistemática, ajustable en 
relación a los desafíos de la experiencia diaria, tendiente a devociones 
múltiples, y permeado por la superstición.  

A modo de muestra, citemos un ejemplo colectado durante las entrevistas 
efectuadas como parte del trabajo de campo que sustenta la presente 
investigación. A un joven profesor universitario que preparaba su proyecto de 
tesis doctoral sobre las reglas de Ocha e Ifá en el norte oriental de Cuba, se le 
interrogó sobre su pertenencia a una denominación en específico, y acto 
seguido se comparte su respuesta:  



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolución socialista 79 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-2715  

Como tal, practicante activo de alguna religión no soy, yo lo que he pasado 
por varias. Estuve en la Iglesia Bautista un tiempo, ahí aprendí muchas cosas, 
pero tuve ciertos disgustos y me fui. Estuve asistiendo a una casa religiosa de 
Palo y me consagré ahí. No sé si eso éticamente sea correcto, pero yo me siento 
bien así, porque he caminado y he conocido lugares. He practicado el Palo, me 
he tirado los caracoles, supuestamente tengo un padrino que es santero. En las 
mañanas practico yoga, hago meditaciones y me gusta la filosofía budista. ¿No 
sé cómo tú definirías esto? (C. Miranda, comunicación personal, 19 de julio de 2024) 

 
Los sujetos que configuran sus dinámicas espirituales en relación a 

múltiples sistemas, en la mayoría de los casos no se reconocen como 
religiosos. Su razonamiento lógico justifica que definirse como tales, 
implicaría algún grado de filiación institucional, de compromiso que no están 
interesados en consumar, no obstante, se autoperciben como creyentes. En 
este nivel de estructuración en torno a la idea de lo sobrenatural, se comulga 
con un amplio abanico de expresiones de religiosidad, pero no se establecen 
compromisos, ni permanencias a largo plazo dentro organizaciones 
específicas. Quienes se insertan en un espectro tan heterodoxo como 
permeable no encuentran contradicciones éticas invalidantes para participar 
de diversos capitales simbólicos, pues sus percepciones referentes a la 
religiosidad son fluidas.  

Estos individuos conservan en sus viviendas iconografías de la Virgen de 
la Caridad o del sagrado corazón de Jesús, poseen vasos espirituales, asisten 
a la misa del gallo, consultan a una cartomántica, acuden a una cruzada de 
milagros, revelan un conocimiento impreciso sobre relatos y personajes 
bíblicos, y por lo menos una vez en su vida, participan de alguna ceremonia 
de profunda connotación religiosa como un bautizo, un novenario, e inclusive, 
un toque de tambores. En cuanto a los símbolos religiosos como parte de la 
indumentaria personal, se puede observar el uso de la mano de Orula, 
crucifijos, collares o medallas de santos, y combinaciones de los mismos sin 
que constituyan un dilema para el portador. Este sector, que es sin dudas el 
más representativo numéricamente en la sociedad cubana, exterioriza 
tendencias al nomadismo interreligioso, y además, resulta proclive a 
decantarse por la mcdonalización1 de turno en materia de creencias y prácticas 
espirituales.  

Para Ramírez Calzadilla (1997) existe aún otro estrato en la vertebración 
del mosaico local de espiritualidades, donde el pensamiento alusivo a lo 
  
1 También conocido como McReligión, según Ritzer (1996) es la transformación de las fes en 
productos de consumo masivo. 



80 Moisés Mayán-Fernández 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-271518 

sagrado es más bien difuso o poco estructurado, apreciándose inclinaciones a 
contenidos propios de la superstición y la magia. En este nivel, de indudable 
origen rural, se advierten creencias relacionadas con espíritus, aparecidos, 
luces, mal de ojo, curaciones milagrosas, agüeros, ensalmos y conjuros. Las 
manifestaciones externas de este tipo de espiritualidades pueden incluir el uso 
de pulseras de azabache para bebés, el emplazamiento de cactus en las 
azoteas, el atado de cordones rojos a bienes materiales, medios de transporte 
y animales, elefantes decorativos ubicados con el trasero hacia la entrada de 
la vivienda, y cuadros con ojos y lenguas traspasadas que habitualmente se 
cuelgan en la puerta.  

Es en tales estamentos que se corresponden con formas populares de 
religiosidad, donde se producen las condiciones ideales para constatar 
empíricamente el sincretismo práctico, más allá de cualquier aseveración 
teórica. Sin embargo, nótese que, en estas circunstancias, el sincretismo no se 
materializa en la religión, como síntesis de atributos cultuales y rituales 
procedentes de otros sistemas, sino en la asunción individual y grupal de 
expresiones diversas. Es por esa razón, entre otras, que se ha comenzado a 
proponer el reemplazo paulatino del término sincretismo, por bricolaje, un 
préstamo disciplinario de las ciencias técnicas. En la asimilación de este 
vocablo como parte de los procedimientos antropológicos se insiste en la 
reutilización de piezas derivadas de producciones culturales previas, sin 
disponer de planes preestablecidos, lo que entrañaría una creciente actitud 
cognitiva, cuasi creacional. (Espina 1992; Galván Tudela 2008).  

Para Frigerio (2007) el incremento del bricolaje religioso es 
perfectamente compatible con el realce de la individuación de las 
denominaciones en las sociedades modernas. Con todo, es necesario insistir 
que en el caso de los grados de distribución de la religiosidad que ha sugerido 
Ramírez Calzadilla (1997), y sobre los que se ha teorizado, el bricolaje se 
expresaría desde el sujeto que interactúa con las espiritualidades que lo 
circundan, y no desde la religión como depositaria de fragmentos de otras 
instituciones. Serían los individuos quienes en su función cognoscente 
combinarían—en una suerte de pillaje cultural—, elementos y simbologías 
utilitarios de su campo de espiritualidades inmediato. De manera que no 
serían únicamente las religiones las que exhibirían un mestizaje, sino los 
sujetos y grupos humanos que, en su apropiación de prácticas culturales 
heterodoxas, reconfigurarían la expresión de su espiritualidad. A partir de la 
argumentación precedente, ha quedado conformada la base teórica que 
respalda la categoría religiosidad mulata.  
 



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolución socialista 81 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-2715  

2. 1. Religiosidad mulata: Una categoría necesaria  
 
Esa percepción de lo trascendente que emerge desde los estamentos 

sociales donde se gestan las espiritualidades alternativas, es lo que será 
definido en lo adelante como religiosidad mulata. Ortiz (1975) parece por 
momentos reparar en cierta distinción entre mestizaje y mulatez, sin embargo, 
como se verá también suele usar ambas concepciones como sinónimos, 
mixtura que no se comparte del todo en la presente investigación.2 Por 
mulatez se comprende una condición determinada, ceñida fundamentalmente 
a la hibridación de patrones étnicos, culturales y religiosos derivados de las 
raíces europea y africana. Para el creador del concepto de transculturación3, 
en la cazuela puesta al fuego de la identidad cubana burbujeaban voces 
mulatas, poesía mulata, e incluso productos de la tierra que no consiguen 
sustraerse de su naturaleza mulata como el azúcar.  

La amalgamación forzosa de las iconografías católicas y africanas, 
fomentada en un período iniciático del proceso de aculturación al que fueron 
sometidos los esclavos, se correspondería con los forcejeos fundacionales de 
una religión mulata, mucho más que con un sincretismo a ultranza. Sin 
embargo, debido a que este tráfico de contenidos simbólicos no se produce de 
forma espontánea, por el contrario, está marcado por la imposición desde las 
hegemonías coloniales y por la resistencia del sometido, referirse a 
sincretismo, así como a religión mulata sigue constituyendo un riesgo 
terminológico.  

Tales argumentos, han bastado para que se opte por los vocablos 
religiosidad o espiritualidad en lugar de religión, con el añadido —válido 
atendiendo al contexto—, de los calificativos sincrética, mestiza o 
preferiblemente mulata. Respecto al catolicismo popular como rama que se 
bifurca de la ortodoxia eclesiástica —término acotado además desde la propia 
Iglesia—, Ribeiro de Oliveira (1998: 23) encuentra imprecisiones 
  
2 “No es posible estudiar un aspecto cualquiera de los pueblos americanos sin advertir en 
seguida su profundo mestizaje, y en algunos de ellos, específicamente su mulatez”. (Ortiz 
1975) 
3 Por transculturación se comprende el proceso dinámico de interacciones y mixturas, 
mediante el cual se prescinde de componentes originales de un determinado sistema cultural 
para insertar otros, generando a su vez una nueva cultura. Para Ortiz, la historia de Cuba estaba 
signada por la complejidad y sucesión de sus transculturaciones. Véase al respecto Ortiz 
([1940]1987). El concepto de transculturación fue celebrado por Malinoswki (1940) en el 
prólogo a la primera edición de Contrapunteo cubano del tabaco y el azúcar. Desde la óptica 
de Cornejo-Polar (1997) la transculturación sería: “la cobertura más sofisticada de la categoría 
del mestizaje”. 



82 Moisés Mayán-Fernández 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-271518 

conceptuales debido sobre todo a que se le distingue “no por lo que es sino 
por lo que no es”. Otros conceptos que pugnan por sintetizar estos 
heterogéneos procesos que tienen lugar en América Latina, optan por 
denominar ciertas formas de religiosidad como afroamericanas o 
afrocatólicas. Sin embargo, quienes respaldan estos supuestos teóricos no 
deben pretender que se acepten como categorías extrapolables a distintos 
contextos geográficos. (Rosal 2007). 

En la expresión religiosa que emerge del encontronazo entre cristianismo 
y cultos africanos, se debería insistir más en el sentido de yuxtaposición o 
enmascaramiento de divinidades, que en cuanto a la fusión de dogmas y 
ceremonias. No se descarta que tanto algunos católicos como practicantes de 
las religiones cubanas de origen africano, utilicen de manera indistinta ambos 
nominativos para dirigirse a una deidad. Aun así, esto acontecería en un 
segmento definido por el bajo nivel cultural, y por el escaso conocimiento de 
la propia historia de la denominación a la que se encuentran afiliados. O sea, 
no se trataría en un porcentaje estimable de especialistas religiosos, ni de 
actores con un grado medio de comprensión de los procesos rituales y sus 
deidades representativas. (Galván Tudela 2008; Solís, 2012). 

En relación a los hijos de santo, es probable que añadan a sus altares 
iconografías de la Virgen de la Caridad o de San Lázaro, como rezagos de 
anteriores devociones, pero sin proyectar sobre tales representaciones los 
caracteres de los orishas. De cualquier modo, nuevamente el concepto de 
religiosidad mulata se ajustaría de manera más efectiva a estas prácticas que 
las tradicionales nociones de sincretismo o mestizaje religioso. Es conocido 
que la mulatez como composición racial, no es un fenómeno único de Cuba, 
de hecho, hay varios países de Latinoamérica que incorporan a su tejido étnico 
este resultado de la unión entre europeos y africanos. En cambio, en la 
situación concreta de Cuba, el mulataje —hibridez caribeña según Serrata 
(2009)— no se presenta reducido a una condición hereditaria y a la tonalidad 
del pigmento de la piel, sino que ha cristalizado hasta transfigurarse en 
símbolo irrenunciable de identidad.  

En particular, la figura de la mulata, se ha ido imponiendo como 
producción cultural y elemento cohesionador de las corrientes nacionalistas 
criollas desde el siglo XIX. (González-Abellás  2001). No es extraño entonces 
que, en el dilatado índice de advocaciones marianas, la Virgen de la Caridad 
del Cobre sea definida desde el fervor popular como mulata. Esta condición 
racial proyectada sobre la patrona de Cuba, no solo la distanciaría de las 
vírgenes blancas y morenas, además, la vincularía al afianzamiento de la 
mulatez —esencialmente femenina— en el paisaje étnico e identitario 



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolución socialista 83 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-2715  

cubano. Resulta revelador que el tránsito, tanto de la expansión popular del 
culto a la Virgen de la Caridad como en la consolidación de la mulata dentro 
del imaginario criollo, alcanzaran su apogeo a partir de la segunda mitad del 
siglo XIX. Es habitual encontrar iconografías relativamente modernas de 
Ochún con apariencia de mujeres mulatas, sobre todo en el afán de vincular a 
la deidad con la diáspora africana en América Latina. Al respecto señala 
Portuondo Zúñiga (1995: 257) asentando su criterio en Lachatañeré (1993): 

 
En el occidente del país, la virgen del Cobre había ocupado un lugar dentro 

del panteón yoruba equiparada a Ochún. Voluptuosa y sensual, este oricha era 
la dominadora de las aguas, y sus leyendas y mitos la identificaban como una 
virgen maternal en la sincretización religiosa: una mulata cubana cuarentona, de 
pelo crespo y grueso.  

 
En cuanto, a la mulata, contribuyeron a su consagración simbólica, obras 

literarias como la novela Cecilia Valdés o la Loma del Ángel de Cirilo 
Villaverde (1882), representaciones del teatro bufo como La Trichina de José 
María Quintana, que se estrenó en La Habana a fines del XIX, y zarzuelas 
criollas que alcanzarían su popularidad durante la primera mitad del siglo 
XX.4 Rine Leal (1975) condensa el proceso de redención simbólica de esta 
figura femenina al equilibrar el protagonismo de la chancleta de la mulata en 
los escenarios cubanos con la dimensión histórico-cultural del coturno griego. 
En las décadas iniciáticas del siglo XX, la fascinación por este icono de la 
sensualidad insular quedará también plasmada en la obra pictórica de 
vanguardistas como Víctor Manuel con Gitana tropical (1929) y Carlos 
Enríquez con El rapto de las mulatas (1938). Un poco antes, todavía en los 
albores decimonónicos, el retratista español Víctor Patricio Landaluze 
representaba a la mulata cubana en medio de “cierta ambigüedad racial”, 
según las apreciaciones de Rodríguez Bolufé (2021).  

Es también durante la primera mitad del siglo XX, que tiene lugar en 
Cuba el despunte de las corrientes literarias que tributan a la poesía negrista y 
donde destacan autores como Nicolás Guillén, Emilio Ballagas, José Zacarías 
Tallet y Ramón Guirao. La creación cultural que ha instituido su epicentro en 
la mulata como color local, no ha estado exenta de discriminaciones y 
estereotipos. Sin embargo, Ortiz ([1945] 1975), quien vuelve a ser una 
referencia ineludible no solo en los tópicos alegóricos a la racialidad, sino en 
  
4 En las zarzuelas de Ernesto Lecuona, María la O (1930) y Rosa La China (1932); Cecilia 
Valdés (1932) de Gonzalo Roig, y María Belén Chacón (1935) de Rodrigo Prats, el personaje 
protagónico es siempre una mulata. 



84 Moisés Mayán-Fernández 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-271518 

cuanto al desarrollo de la teoría socio-cultural, convida a redefinir la mulatez 
como creación múltiple, no estereotipada: 

 
La mulatez o mestizaje no es un hibridismo insustancial, ni eclecticismo, ni 

decoloración; es realidad vital y fecunda, fruto generado por cópula de 
pigmentaciones y culturas, una nueva sustancia, un nuevo color, un alquitarado 
producto de transculturación. 

 
Este concepto, aunque entraña un doloroso alumbramiento, un cambio 

medular, estaría orientado a integrar y no a exceptuar. De acuerdo con el 
Censo de población de 2012 —último realizado en el país—, la distribución 
demográfica atendiendo al patrón color de piel, exhibía los siguientes 
porcentajes: 68,8 blancos, 26,6 mulatos y 9,3 negros. A pesar de las cifras 
socializadas, según el Mapa genético para el origen étnico de los cubanos 
(2015), todos los habitantes de la isla presentarían algún grado de mestizaje, 
dado básicamente por la presencia de antepasados amerindios o africanos a 
través de la línea materna. Entonces, la idea de que la maja cubana tendría 
necesariamente que ser una mulata no respondería a la visión particular de 
Landaluze, sino a la configuración del imaginario nacional, con un 
demostrativo trasfondo genético.  

La mujer cubana sería entonces mulata por antonomasia, con 
independencia de su color de piel, porque como reza el dicho popular: “en 
Cuba quien no tiene de congo, tiene de carabalí” (frase que subraya la 
procedencia tribal de los ñáñigos) o “aquí pasando por blanco hasta que se 
descubra lo contrario”.5 Después de puntualizar aspectos inherentes a los 
núcleos de sentido del mestizaje y esencialmente del mulataje6, se ha 
justificado su asunción como capital cultural en la identidad nacional. Luego 
de advertir que este concepto puede desplazarse a ámbitos distintos del étnico-
racial, se propone su extrapolación a los dominios de las ciencias de las 
religiones. Asumiendo el compromiso que se deriva del hecho de formular 

  
5 Estas expresiones, muy difundidas en el habla coloquial, implican el reconocimiento de la 
herencia africana en la cultura nacional y destacan, además, la ascendencia directa o indirecta 
de los cubanos, de grupos étnicos procedentes de África. Esta sentencia se considera como 
validada científicamente a través de los mapeos genéticos realizados en la población. Pese a 
tales exámenes, López de Rego (2021) considera que dichas expresiones resultan un poco 
“exageradas”, pues defiende el criterio de que un porcentaje notable de los cubanos de la 
actualidad no poseen antepasados africanos demostrables.    
6 Es necesario puntualizar que no recomendamos el empleo de mulataje y mestizaje como 
sinónimos, pese a lo apuntado por Ortiz (1975). 



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolución socialista 85 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-2715  

teorías en un campo proclive a las interacciones complejas y multifactoriales, 
se procede a recomendar la siguiente noción: 

Entiéndase por religiosidad mulata, una expresión de la espiritualidad 
popular que trasciende las habituales categorías de sincretismo y religión 
mestiza. Este nivel de percepción de lo sagrado se configura a través de 
apropiaciones creativas (teóricas, prácticas, simbólicas y rituales) dentro del 
campo cubano de espiritualidades. Partiendo de una base de componentes 
culturales africanos y europeos, y propicia en el sujeto o en el grupo, una 
identidad espiritual contextual, fluida y dinámica que, preservando su 
autonomía de las instituciones religiosas, refleja la diversidad de la 
experiencia local. 

Una vez planteado el anterior concepto, aún pueden persistir dudas sobre 
la elección de religiosidad mulata en lugar de religiosidad mestiza, o 
simplemente religiosidad popular que se trataría de una designación más 
generalizadora. La impronta de las formas de religión practicadas por las 
comunidades aborígenes asentadas en la isla, apenas es apreciable en el actual 
campo cubano de espiritualidades. No se recomendaría entonces insistir en 
una religiosidad mestiza, tratando forzadamente de reintroducir el elemento 
indígena y de argumentar su presencia a través de contribuciones mínimas al 
tejido socio-religioso advertible en el país.  

Como algunos autores demuestran, la concepción de mestizaje en el 
Caribe adolece de la trascendencia que ostenta por ejemplo en Mesoamérica. 
Esta atenuación del sentido del término, tanto en su dimensión biológica como 
cultural, se debe en buena medida al exterminio al que fueron sometidas las 
poblaciones indígenas del área. Además, apunta a los significados más 
recurridos del concepto de mestizaje en los estudios latinoamericanos y en 
otras disciplinas afines a las Ciencias Sociales, donde se acentúa la mixtura 
entre madre indígena y padre europeo. Aunque mestizaje no es tampoco una 
definición agotada, y sus contornos semánticos son mucho más amplios que 
la vinculación entre indias y colonizadores ibéricos, intelectuales y artistas del 
Caribe hispano se han decantado por la noción de mulataje. (Miller 2004; 
Serrata 2009). 

De cualquier modo, ¿esta plataforma cultural de componentes europeos 
y africanos que constituye la base de la religiosidad mulata no sería alterada 
por la incorporación de los protestantismos y del espiritismo? Sin dudas, la 
pregunta precedente reviste tintes significativos, no obstante, el predominio a 
la hora de ejercer el bricolaje en el campo cubano de espiritualidades, seguiría 
residiendo en las expresiones más populares del catolicismo y en los cultos de 
matriz africana. Por supuesto que, durante el proceso de estructuración 



86 Moisés Mayán-Fernández 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-271518 

individual o sectorial de la religiosidad mulata, se manifestaría una variante 
local de “religión a la carta” (Moncada 1991), que permitiría conformar el 
menú de los consumidores con fórmulas protestantes y espíritas. Aunque 
históricamente se ha admitido que, tanto los protestantismos como el 
espiritismo que se asentaron en Cuba proceden de los Estados Unidos, esta 
afirmación no negaría los orígenes europeos de ambos sistemas religiosos. 
Inclusive más de una vez se ha confirmado la ascendencia francesa del 
espiritismo que se difunde en la región oriental del país, o sea, de derivación 
kardeciana.  

Además de los protestantismos vinculados de algún modo a la Reforma 
luterana (1517), también fueron introducidos en Cuba movimientos 
evangélicos y escatológicos oriundos de Norteamérica, aunque deudores en 
el plano doctrinal de las tendencias separatistas europeas. Si se añaden a estas 
incorporaciones, la aparición de iglesias evangélicas autóctonas, y la 
presencia de espiritualidades provenientes del judaísmo, el islam, las 
religiones tradicionales chinas, y otras filosofías e ideologías no europeas, ni 
africanas, ¿podría justificarse aún el empleo de la categoría religiosidad 
mulata? ¿Si el vocablo sincretismo en su acepción clásica precisa de 
actualizaciones esporádicas, la religiosidad mulata no habrá llegado tarde a 
los estudios sobre religión en Cuba?  

La designación religiosidad mulata seguiría estando justificada y vigente 
en el estado actual del campo cubano de espiritualidades. Sin embargo, las 
penetraciones de religiosidades, filosofías, esoterismos y teosofías no 
europeas, ni africanas, enriquecerían este concepto otorgándole nuevas 
aristas. Aunque las mencionadas corrientes constituyen una fracción apenas 
perceptible en el cuadro insular de espiritualidades, se podría admitir que la 
religiosidad popular eminentemente mulata, ha incorporado influencias 
provenientes de otros sistemas culturales.  

Por el momento, esas añadiduras no son representativas y, por lo tanto, 
no consiguen mestizar, hibridar, ni mixturar el campo. Por el contrario, lo 
complejizan, y favorecen el bricolaje diversificando la oferta religiosa, pero 
poco más. La religiosidad predominante en el cubano, como su propia cultura, 
se define por una mulatez suscrita al amparo de las raíces europeas y africanas. 
Esa condición, como bien lo expresara Ortiz (1975) no es excluyente, sino de 
contornos permeables y flexibles que consienten en la inclusión de variadas 
formas de percepción de lo sagrado, e incluso, como se ha visto de las 
llamadas espiritualidades no religiosas.  

Si, por ejemplo, Rodríguez Ruiz (2017) describe la antropología 
sociocultural que se practica en Cuba como “cimarrona”, ¿por qué no se 



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolución socialista 87 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-2715  

podría definir como mulata la capacidad popular de estructurar su propia 
religiosidad? Basail & Castañeda (2019) reconocen la naturaleza querellante 
del recurso de elección de un “apellido” para la religiosidad, sin embargo, 
advierten que el término popular entraña cierto menosprecio y subvaloración 
de estas espiritualidades frente a la religión institucionalizada. Entonces ¿la 
religiosidad mulata constituiría solamente una definición de religiosidad 
popular ajustada al contexto cubano? El problema que entraña esta 
comprensión superficial es que exceptúa las orientaciones que pueden 
expresarse dentro de los estratos de la religiosidad popular. O sea, manifestar 
afinidad a un sistema religioso específico sin comulgar con otros, ni decidirse 
a materializar una filiación institucional, correspondería también a una forma 
de espiritualidad popular, pero no a una religiosidad mulata.  

Quizás en tal sentido debería comenzar a optarse por un término mucho 
más amplio como el plural “religiosidades populares”. Por ejemplo, un 
individuo e incluso un grupo, podrían inclinarse por una religiosidad popular 
de tipo pentecostal, debido a que mantienen algún vínculo con una 
determinada célula o casa-culto en su barrio, sin embargo, no llegan a 
definirse como miembros, ni tampoco consumen otras ofertas religiosas. 
Durante el trabajo de campo se ha podido constatar la incidencia de estos 
sesgos dentro de la religiosidad popular. Ante la pregunta ¿practicas alguna 
religión?, no son pocos los entrevistados que aseguran inclinarse por 
denominaciones concretas a pesar de no pertenecer formalmente a ninguna 
institución.  

Las razones para mostrar tales preferencias suelen ser multifactoriales: 
un familiar cercano es miembro de esa iglesia, es la religión tradicional de la 
familia, mantienen alguna deuda de gratitud pues han sido beneficiados por 
proyectos comunitarios, el local de reunión está próximo a la vivienda, o 
simplemente declaran sentirse bien durante los servicios, (les gusta). Cuando 
son interrogados sobre relaciones con otros sistemas religiosos, suelen 
contestar con el mismo énfasis de los afiliados, subrayando la exclusividad de 
su orientación espiritual. Algunos de estos espectadores, simpatizantes, o 
como confesara un entrevistado “oyentes de la palabra, pero no hacedores”, 
pudieran terminar sumándose al grupo que con el que mantienen afinidad, no 
obstante, se han encontrado individuos que a pesar de ejercer durante décadas 
esa conducta, deciden no pasar al siguiente nivel.  

Por supuesto que esta proporción es todavía menor a la de quienes ejercen 
el bricolaje religioso, pero pese a esta asimetría numérica, el porcentaje de los 
orientados a instituciones determinadas exhibe una tendencia al aumento. La 
elevación del nivel de conocimiento del campo cubano de espiritualidades por 



88 Moisés Mayán-Fernández 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-271518 

parte de la población, —a pesar de que todavía no se consigue que la historia 
de la religión se inserte con carácter definitivo en los planes de estudio del 
Ministerio de Educación (MINED)—, contribuye también a reforzar unas 
orientaciones en detrimento de otras. O sea, cada vez existe una mayor 
comprensión popular sobre los sistemas religiosos que operan en el tejido 
local, sus aparatos doctrinales, procedimientos litúrgicos e incompatibilidades 
con otras comunidades de fe. Aunque los académicos cubanos contribuyen a 
la difusión de esos saberes, lo cierto es que son socializados en ambientes muy 
reducidos y en publicaciones para un público especializado, sin embargo, los 
creadores de contenido y los propios practicantes poseen un impacto 
considerable en la sociedad.  

En resumen, la orientación hacia espacios de espiritualidad demarcados 
y la falta de interacción con otros sistemas cultuales, aunque coincide con 
aristas inherentes a las religiosidades populares, no podría definirse como 
religiosidad mulata. Los ejemplos compartidos exponen los contrastes —no 
perceptibles fácilmente— entre religiosidad popular y religiosidad mulata; 
dos conceptos que prosperan en un mismo estrato social pero que no deberían 
emplearse como sinónimos. En cambio, el carácter pragmático y utilitario de 
la religiosidad que se ejerce en estos niveles deviene en innegable plataforma 
común, hecho que, si bien para los investigadores no reviste ningún conflicto 
ético, es desestimado por los adeptos institucionales quienes juzgan tales 
posturas como acomodaticias y poco fiables.  
 
3. CONCLUSIONES 

 
Acorde con los datos obtenidos en la Encuesta nacional sobre 

sentimientos religiosos de la población cubana, socializada en 1954 por la 
Asociación Católica Universitaria (ACU), el 72,5% de los cubanos 
participantes se identificaban como católicos. Al extender estas cifras 
parciales a la totalidad de habitantes, se concluiría que entre el 70-80% por 
ciento de la ciudadanía podría ser clasificada como católica por bautismo y 
afinidad cultural. En el extremo opuesto, un 19% de los encuestados se 
declararía como sin religión, mientras un 6% engrosaría las filas del 
protestantismo. Más de 65 años después de difusión sostenida del ateísmo y 
de restricción en el accionar público de las instituciones cristianas, el paisaje 
socio-religioso resultado de la Revolución socialista ha cambiado 
drásticamente.  

Aunque localizar estadísticas fiables en el campo cubano de 
espiritualidades es otro de los colosales desafíos de las Ciencias Sociales, 



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolución socialista 89 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-2715  

según el World Religion Database (2025) se estima que un 41% de la 
población actual presenta nexos institucionales con el catolicismo, aunque 
solo entre 1,5% y 5% asistirían de manera regular a la iglesia. Mientras los 
que se declaran como sin religión (hecho que no debe equipirarse 
automáticamente a “sin espiritualidad”) habrían aumentado hasta un 44%. El 
debilitamiento institucional alentado por varias de las medidas políticas 
expuestas en este artículo, se ha traducido en la ampliación de esa franja 
demográfica donde prospera la religiosidad mulata.  

Pese a que el campo cubano de espiritualidades es enriquecido de 
contínuo por la inserción de nuevas prácticas y expresiones de religiosidad, 
su morfología es evidentemente mulata. Esa mulatez la sustentan las 
manifiestciones más populares del catolicismo, ligadas a la devoción a la 
Virgen de la Caridad del Cobre (la Cachita de los cubanos) y el carácter 
exótico y resolutivo de las reglas de matriz africana, en particular de la 
santería. El tránsito de las sociedades cononial y repúblicana de una marcada 
identificación con el catolicismo, contrasta con el periodo revolucionario 
donde no es aconsejable referirse a una religión predominante o mayoritaria. 
Sin embargo, no sería un despropósito en absoluto expresarse en el lenguaje 
propio de las ciencias sociales apuntando a una religiosidad mulata y a sus 
ejes de proporción. 

El cubano ejerce su derecho al bricolaje arrebatando contenidos 
religiosos del mercado a su disposición y conformando una espiritualidad 
muy personal, utilitaria y fluida. En esa emancipación de las insituticiones 
religiosas tradicionales, el individuo encuentra la materialización de su 
espiritualidad y se instala en un nuevo espacio de diálogo con lo trascendente. 
Como sujeto cultural se sincretiza a sí mismo, optando por los capitales 
teóricos y litúrgicos que se ajustan a su percepción de lo sagrado. Recibe más 
de lo que entrega; o sea, no permite la manipulación de su estilo de vida 
(moralidad, dieta y finanzas) por los especialistas religiosos, antes defiende la 
postura de creer a “su manera”. Sin embargo, se ha observado durante las 
décadas iniciales del siglo XXI una tendencia al oscurecimiento de la 
religiosidad mulata, que se ha ido apegando a sus matrices africanas. Esta 
realidad no es suficiente aún para justificar una preeminencia social de los 
practicantes de cultos yorubas, sobre otras denominaciones religiosas. 

La religiosidad mulata, ante el fenómeno de descatolización que 
experimenta no solo parte de Europa, sino también Cuba, podría derivar en 
religiosidad negrista o de orientación africana. Esa alteración de la morfología 
del campo local de espiritualidades, que en el contexto inmediato va 
conquistando signficativos espacios de visiblización social (con la anuencia 



90 Moisés Mayán-Fernández 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-271518 

del Gobierno), podrían ser obstaculizados por el empuje de las corrientes neo-
pentecostales y carismáticas. La vorágine secularizadora que comenzó a 
sacudir el país a partir de los años 60 del siglo pasado, encontró en la 
religiosidad mulata, una curiosa manifestación espontánea de la espiritualidad 
no institucional. Además, ese vínculo individual con lo trascendente que no 
dependía de intercesores humanos, ni de espacios cultuales físicos, 
salvaguradó la conexión del pueblo con lo sagrado, y como tal operó como 
un instrumento de resistencia cultural. 
 

BIBLIOGRAFÍA 
 
Álvarez Tabío, Pedro. 2010. Diario de la guerra. 2 de diciembre de 1956-19 de 

febrero de 1957, La Habana: Oficina de Asuntos Históricos. 
 
Berges Curbelo, Juana y Ramírez Calzadilla, Jorge. 2001. La religión en la 

historia de Cuba. Conformación y evolución del campo religioso cubano. 
Cronología comentada, La Habana: Centro de Estudios del Consejo de 
Iglesias de Cuba. 

 
Blancarte, Roberto J. 2015. “¿Por qué la religión regresó a la esfera pública en un 

mundo secularizado?”, en Estudios sociológicos 33(99): 659-673 
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?pid=S2448-
64422015000300659&script=sci_arttext 

 
Bonte, Pierre y Izard, Michael. eds. 1991. Dictionnaire de L’Ethnologie et de 

L’Anthropologie, París: Presses Universitaires de France. 
 
Brandão Calvani, Carlos E. 2014. “Espiritualidades não religiosas: desafios 

conceituais”, en Horizonte: revista de Estudos de Teologia e Ciências da 
Religão, 12(35): 658-687. 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4831537 

 
Casaldáliga, Pedro y Vigil, José María. 1992. Espiritualidad de la liberación, 

Cantabria: Editorial Sal Terrae.  
 
Castro Figueroa, Abel R. 2012. Quo vadis Cuba?: Religión y Revolución, 

Indiana: Palibrio Editorial. 
 
Cepeda, Rafael. 1960. “Fidel Castro y el reino de Dios”, en Bohemia. 
 



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolución socialista 91 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-2715  

Corbí, María. 2014. “Una espiritualidad no religiosa desde de la tradición 
cristiana” en Horizonte-Revista de Estudos de Teologia e Ciências da 
Religião, 12 (35): 688-715. https://doi.org/10.5752/P.2175-
5841.2014v12n35p688 

 
Cornejo, Mónica, Cantón, Manuela y Blanes, Rui Llera. 2008. “Introducción a la 
religión en movimiento. Teorías y prácticas emergentes en antropología de la 
religión”, en Ankulegi Antropologia Elkartea: 9-20. https://cutt.ly/erOgyOEd 
 
Cornejo-Polar, Antonio. (1997). “Mestizaje e hibridez: Los riesgos de las 

metáforas. Apuntes”, en Revista Iberoamericana, 63(180): 341-344. 
https://doi.org/10.5195/reviberoamer.1997.6197 

 
Espina Barrio, Ángel. B. 1992. Manual de Antropología Cultural, Salamanca: 

Amarú Ediciones. 
 
Frigerio, Alejandro. 2007. “Repensando el monopolio religioso del catolicismo 

en la Argentina”, en Ciencias sociales y religión en América Latina: 
Perspectivas en debate: 87-118. https://cutt.ly/trOf3X5B   

  
Galván Tudela, José A. 2008. “Bailar bembé: Una perspectiva antropológica 

procesual (Contramaestre, Santiago de Cuba)”, en Revista de Indias, 
68(243), 207-240: 
https://revistadeindias.revistas.csic.es/index.php/revistadeindias/article/vi
ew/652 

 
Gómez Treto, Rául. 1989. La Iglesia Católica durante la construcción del 

socialismo en Cuba, La Habana: Editorial CEHILA. 
 
González-Abellás, Miguel. 2001. “La figura de la mulata cubana en el fin del 

milenio: Trilogía sucia de La Habana”, en Hispanic Journal: 251-262. 
https://www.jstor.org/stable/44284661 

 
Hernández Suárez, Yoana. 2017. A la sombra del espíritu, La Habana: Editora 

Historia. 
 
Houtart, François. 1998. Sociología de la religión, Madrid: Plaza y Valdés. 
 
Kirk, John M. 1986. “La Iglesia en Cuba, 1959-1969: Emergiendo desde las 

catacumbas?”, en Asociación Nueva Antropología AC, 9(31): 23-48. 
https://www.redalyc.org/pdf/159/15903102.pdf 

 

https://doi.org/10.5195/reviberoamer.1997.6197
https://cutt.ly/trOf3X5B
https://revistadeindias.revistas.csic.es/index.php/revistadeindias/article/view/652
https://revistadeindias.revistas.csic.es/index.php/revistadeindias/article/view/652
https://www.jstor.org/stable/44284661


92 Moisés Mayán-Fernández 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-271518 

Lachatañeré, Rómulo. 1993. “La religión santera y el milagro de la Caridad del 
Cobre”, en Revista del Caribe, 21: 79-81. 

 
Leal, Rine. prol. 1975. Teatro bufo, siglo XIX, La Habana: Editorial Arte y 

Literatura. 
 
Lesta, José y Pedrero, Miguel (2009). Claves ocultas del poder mundial, Madrid: 

Edaf S.L. 
 
López de Rego Fernández, Fernando. 2021. Fidel y el más allá. El hecho religioso 

en Cuba, Madrid: CEU Ediciones.  
 
Masferrer Kan, Elio. 2013. Religión, política y metodologías. Aportes al estudio 

de los sistemas religiosos, Buenos Aires: Libros de la Araucaria. 
 
Miller, Marilyn G. 2004. Rise and Fall of the Cosmic Race: The Cult of Mestizaje 

in Latin America, Austin: Texas University. 
 
Moncada, Alberto. 1991. Religión a la carta, Madrid: Espasa Calpe, S.A. 
 
Orozco, Román y Bolívar, Natalia. 1998. Cuba santa: Comunistas, santeros y 

cristianos en la isla de Fidel Castro, Madrid: El País Aguilar. 
Ortiz, Fernando. 1975. El engaño de las razas, La Habana: Ciencias Sociales.  
 
Ortiz, Fernando. 1987. Contrapunteo cubano del tabaco y el azúcar, Carcacas: 

Biblioteca Ayacucho. 
 
Ortiz, Fernando. 1996. Fernando Ortiz y la cubanidad, La Habana: Ediciones 

Unión.  
 
Perilli de Rush, Carmen. 2023. “Mitologías de la revolución cubana: la 

guerrillera”, en Heterotopías: Revista del área de estudios críticos del 
discurso, 6(11): 322-339 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9148970 

 
Portuondo Zúñiga, Olga. 1995. La Virgen de la Caridad del Cobre. Símbolo de 

cubanía, Santiago de Cuba: Editorial Oriente. 
 
Ramírez Calzadilla, Jorge. 1997. “Religión, cultura y sociedad en Cuba”, en 

Papers (Universitat Autónoma de Barcelona), 52: 139-153. 
https://ddd.uab.cat/record/205 

 

https://ddd.uab.cat/record/205


Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolución socialista 93 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-2715  

Ribeiro, Flávio A. 2014. “Crise e emancipação no horizonte das espiritualidades 
não religiosas”, en Horizonte-Revista de Estudos de Teologia e Ciências 
da Religião, 12(35): 654–657. 
https://periodicos.pucminas.br/index.php/horizonte/article/download/P.21
75-5841.2014v12n35p654/7196  

 
Ribeiro de Oliveira, Pedro A. 1978. “O Catolicismo do Povo”, en Evangelização 

e comportamento religioso popular. Cuadernos de Teología Pastoral, 8: 
22-33. 

 
Ritzer, George. 1996. La McDonalización de la sociedad: Un análisis de la 

racionalización en la vida cotidiana, Barcelona: Editorial Ariel. 
 
Rodríguez Bolufé, Olga. 2021. “Imaginarios racializados: impresos sobre tipos 

cubanos del español Víctor Patricio de Landaluze durante la segunda mitad 
del siglo XIX”, en Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura, 
48 (2): 115-147. http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S0120-
24562021000200115&script=sci_arttext 

  
Rodríguez, Ruiz, Pablo. 2017. “La antropología sociocultural en Cuba: historia y 

actualidad”, pp. 201-236, en Tocancipá Falla, Jairo, Antropologías en 
América Latina: Prácticas, alcances y retos”, Popayán: Universidad del 
Cauca. 

 
Rosal, Miguel Á. 2007. “Religiosidad afroamericana. Cofradías y sincretismo 

afrocatólico, siglos XVI-XIX”, en I Jornadas Nacionales de Historia 
Social 30 de mayo-1 de junio de 2007, Centro de Estudios Históricos 
Carlos Segreti:  Córdoba. 
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/library?a=d&c=eventos&d=Jev9
652 

 
Torres Gómez de Cádiz, Alejandro. 2015. Protestantismo y Revolución en 

Holguín. Ensayo de historia inmediata, Holguín: Ediciones La Luz. 
 
Serrata, Medar. 2009. “Estrategias para entrar y salir de la mulatidad: El concepto 

de poesía mulata en Fernando Ortiz y Tomás Hernández Franco”, en 
Cultura, Diversidad y Diálogo: 1-11. https://cutt.ly/4rOf5Xo2  

   
 Solís Herrera, Ricardo. J. (2012). “Continuidades y rupturas en la configuración 

histórica de la Ocha (Santería cubana)”, pp. 113-126, en Serna Moreno, 
José M. y Ricardo Solís. eds. Afroamérica: Historia, cultura e identidad, 
Ciudad de México: Universidad Nacional Autónoma de México. 

https://periodicos.pucminas.br/index.php/horizonte/article/download/P.2175-5841.2014v12n35p654/7196
https://periodicos.pucminas.br/index.php/horizonte/article/download/P.2175-5841.2014v12n35p654/7196
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/library?a=d&c=eventos&d=Jev9652
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/library?a=d&c=eventos&d=Jev9652
https://cutt.ly/4rOf5Xo2


94 Moisés Mayán-Fernández 

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94 
ISSN: 2255-271518 

 
Uría, Ignacio. 2011. Iglesia y revolución en Cuba: Enrique Pérez Serantes (1883-

1968), el obispo que salvó a Fidel Castro, Madrid: Ediciones Encuentro. 
 
Valdés, Nelson P. 2001. “Fidel Castro, Charisma and Santeria: Max Weber 

Revisited”, pp. 212-241, en Allahar, Antón. ed. Caribbean Charisma: 
Reflections on Leadership, Legitimacy and Populist Politics, Kingston: 
Lynne Rienner Publishers. 

 


