SOCIOLOGY =1

—_—
Unwcraldad

THEORY - RELIGION  pm & Valladolld

Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad
mulata y Revolucion socialista

Cuban field of spiritualities: Mulatto Religiosity and
the Socialist Revolution

MoISES MAYAN-FERNANDEZ
Universidad de Salamanca
moisesmayan@usal.es
ORCID:https://orcid.org/0009-0004-0505-7679

Recibido/Received: 16-06-2025. Aceptado/Accepted: 24-11-2025.

Como citar/How to cite: Mayan-Fernandez, Moisés. 2026. “Campo cubano de
espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolucion socialista”, Journal of the Sociology
and Theory of Religion, 18:69-94. DOI:https://doi.org/10.24197/12ztdg17

Acrticulo de acceso abierto distribuido bajo una Licencia Creative Commons Atribucion
4.0 Internacional (CC-BY 4.0). / Open access article under a Creative Commons
Attribution 4.0 International License (CC-BY 4.0).

Resumen: Este articulo ofrece una descripcién del campo cubano de espiritualidades, enfatizando
en sus raices europeas y africanas. La aproximacion propuesta pretende actualizar las categorias
para el estudio del marco socio-religioso insular. Para ello, se hace necesario asumir la critica de
nociones y conceptos que no han evolucionado a la misma velocidad que el escenario religioso
local. Por lo tanto, partiendo de un enfoque cualitativo y de una exhaustiva triangulacién de
fuentes, se impugnan términos de profundo arraigo académico como sincretismo. En su lugar, la
presente investigacion se decanta por el empleo de clasificaciones como bricolaje y religiosidad
mulata.

Palabras clave: Religion; religiosidad mulata; campo de espiritualidades; sincretismo; Revolucion.

Abstract: This article offers a description of the Cuban field of spiritualities, emphasizing its
European and African roots. The proposed approach aims to update the categories for studying
the island's socio-religious framework. To this end, it is necessary to critique notions and concepts
that have not evolved at the same pace as the local religious scene. Therefore, based on a
qualitative approach and an exhaustive triangulation of sources, deeply rooted academic terms
such as syncretism are challenged. Instead, this research opts for the use of classifications such as
bricolage and mulatto religiosity.

Keywords: Religion; mulatto religiosity; field of spiritualities; syncretism; Revolution.

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-2715


mailto:moisesmayan@usal.es
https://doi.org/10.24197/12ztdg17
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 Moisés Mayan-Fernandez

Los dos principales aportes de la presente investigacion pudieran
inscribirse en el ambito de la metodologia de las Ciencias de las
Religiones. Pimero, definir el actual escenario de las interacciones socio-
religiosas en Cuba como campo de espiritualidades, en lugar del
tradicional campo religioso. Segundo, conceptualizar ese estrato de la
religiosidad popular donde el individuo emancipado de la
institucionalidad, se transforma en protagonista de su expresién de lo
trascendente. Para ello se hace ineludible, recurrir a las dos corrientes
nucleares de la espiritualidad del cubano, una de origen europeo y otra de
matriz africana. En esa superposicion de creencias y practicas donde tiene
lugar el verdadero sincretismo, se origina la religiosidad mulata.

1. INTRODUCCION

Como plantea Houtart (1998), del proceso que entrafia la
proclamacion de una revolucion socialista y de sus interacciones con el
hecho religioso emergen conceptos originales respecto a la(s) fe(s). Las
denominaciones cristianas altamente institucionalizadas enfrentan el
despliegue de un intenso aparataje politico-ideoldgico, que las desplaza de
los centros de influencia social y reduce su protagonismo publico. Segun
Blancarte (2015), por lo regular, las denominaciones religiosas desarrollan
una tendencia a resistir esa corriente secularizadora, y procuran en algunos
casos, la cohesion de ciertos sectores de la sociedad para proyectarlos
contra el poder politico. Debido a estas razones, la Revolucion que triunfa
en Cuba en enero de 1959 transforma la isla en un laboratorio de
experimentacién cultural, donde las teorias socio-antropoldgicas son
tensionadas al méaximo.

El escenario de emplazamiento del nuevo poder genera una realidad
no solo ejemplar, sino también ejemplarizante, que conlleva a la
reconfiguracion del campo religioso local. Toda profunda transformacion
histérica demanda la asuncién, modificacion y creacion de mitologias y
narrativas propias, que funcionen como catalizadores en el transito
autenticador del nuevo orden. (Perilli de Rush 2023). En lo concerniente a la
Revolucion Cubana, ademas del intento legal y programado de surpimir la
religion institucionalizada de la identidad colectiva del homo civicus, se
instaura una sacralidad emergente. A través de la asuncion, vaciamiento y
resignificacion de simbolos vy rituales heredados del judeo-cristianismo, el
aparato propagandistico del Ejército Rebelde y luego del Gobierno

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-271518



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolucién socialista 71

provisional, impulsaron la devocién popular a la Revolucion y su liderazgo.
(Basail & Castarieda 2019).

El siguiente articulo analiza el surgimiento de variantes de religiosidad
alternativas, como resultado directo de la labor estatal para minimizar la
preponderancia del catolicismo, y el impacto de los protestantismos histéricos
y tardios. Acometer este estudio demanda la formulacién de un objetivo
general que quedaria sintetizado en la presente idea: mostrar la reconversion
del campo de espiritualidades cubano de la hegemonia cat6lica, a una nueva
dindmica utilitaria y acomodaticia, definida para la investigacion en curso
como “religiosidad mulata”. Basicamente se generara una nueva teoria para
el abordaje de las estratos mas populares y mayoritarios de la expresion
religiosa insular. Esta fase de produccion de conocimiento cientifico
impugnara el socorrido término de sincretismo, aportando elementos que
desaconsejan su uso a priori en los estudios socio-religiosos que caracterizan
la espiritualidad del cubano.

La metodologia elegida responde a un enfoque cualitativo, sustentado en
un riguroso escrutinio de las fuentes bibliograficas disponibles. Este examen
documental del que se han tratado de suprimir los sesgos ideoldgicos,
permitira la deconstruccion de un éarea especialmente sensible en las
aproximaciones al hecho religioso en Cuba. Los aportes que se desprenden de
este trabajo han sido presentados de manera parcial por su autor en
comunicaciones orales como la efectuada en el XI Encuentro Internacional de
Estudios Sociorreligiosos: Hegemonias y luchas contrahegemonicas en un
mundo en conflicto, La Habana, julio de 2025. No obstante, para adentrarse
en el complejo transito del reordenamiento del campo cubano de
espiritualidades se hace ineludible, relacionar una serie de antecedentes
inmediatos.

1. 1. Religion y Revolucion: De la colaboracion al desencuentro

Aunque la historiografia oficial ha preferido mantenerlo al margen, lo
cierto es que el movimiento revolucionario que toma el poder en Cuba a
fines de la década del 50, contd desde su génesis con la complicidad de las
denominaciones cristianas. A pesar de que el acompafiamiento no fue
homogéneo, sino que estuvo concetrado en sectores especificos de estos
cuerpos institucionales y de sus jerarquias, en no pocas coyunturas
histdricas la mediacién del elemento religioso seria resolutivo. El vinculo
entre liderazgo revolucionario y representantes del clero principiaria a raiz
del evento que marca el inicio de la nueva etapa de lucha: el asalto al

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-2715



72 Moisés Mayan-Fernandez

Cuartel Moncada, el 26 de julio de 1953. Es a partir de estos sucesos, que
el cardenal Manuel Arteaga Betancourt y el arzobispo de Santiago de
Cuba, Enrique Pérez Serantes, resuelven emplear su influencia ante el
gobierno para preservar las vidas de los joévenes rebeldes. (Uria 2011).

Desde el malogrado desembarco del yate Granma el 2 de diciembre
de 1956, la comunidad de Adventistas del Séptimo Dia de Las Puercas, en
Pilén (Granma), le prestd un inestimable apoyo logistico a los
expedicionarios supervivientes. (Alvarez Tabio 2010). Fidel Castro, una
vez asentado en la agreste geografia de la Sierra Maestra solicita
capellanes, tanto catélicos como protestantes, para que administraran los
sacramentos en la zona y fungieran como guias espirituales de la guerrilla.
Mucho antes que la Teologia Latinoamericana de la Liberacién fomentara
la imagen del sacerdote guerrillero, en 1957 Guillermo Sardifias
abandonaba su parroquia en Isla de Pinos para oficiar en las serranias
orientales con sotana verde olivo. (Castro Figueroa 2012).

La contribucion de cat6licos y protestantes al naciente proyecto de
emancipacion nacional no se redujo a la presion civica ejercida desde
organizaciones como Accion Catolica (AC), Juventud Obrera Catdlica
(JOC), o los editoriales de la revista franciscana La Quincena. Fueron
varios los parrocos que denunciaron en sus homilias los desmanes de la
dictadura de Fulgencio Batista. No en pocas las iglesias y conventos se
elaboraba e imprimia propaganda subversiva como pasquines, volantes y
folletos. Ademas, estas instituciones auxiliaron a jovenes perseguidos por los
cuerpos coercitivos de la policia batistiana como eran el Burd de Represion
Anti-Comunista (BRAC) y el Servicio de Inteligencia Militar (SIM).

El Templo de Nuestra Sefiora de la Caridad en La Habana préacticamente
se convirtio en centro de conspiraciones revolucionarias, pues en su interior
se almacenaron armas, viveres, medicamentos y uniformes. También se hace
necesario resefiar, que varios miembros destacados del Movimiento 26 de
julio, encontraron refugio en sus instalaciones. Pero sin dudas, el punto
maximo de las manifestaciones de apoyo a la causa revolucionaria, se
materializd en las decenas de vidas sacrificadas en la lucha clandestina. Los
casos de Jose Antonio Echavarria, catolico practicante y presidente de la
Federacion Estudiantil Universitaria (FEU) y de Frank Pais, jefe de accion y
sabotaje del M-26-7, y lider de la juventud bautista de Oriente, han sido los
mas conocidos, pero no los Unicos.

Mientras tanto, en la Sierra Maestra, los soldados del Ejército Rebelde
incorporaban a sus atuendos de campafia, rosarios, crucifijos e imagenes de la
Virgen de la Caridad del Cobre. (Orozco & Bolivar 1998). El 8 de enero de

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-271518



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolucién socialista 73

1959, cuando en su discurso en el Campamento Militar de Columbia, una
paloma blanca se posé en el hombro de Fidel Castro ante la multitud
enfervorecida, el lider fue identificado como “el elegido” (mesias o elegud).
(Valdés 2001). El pastor presbiteriano Rafael Cepeda (1960) no vacil6 en
testificar desde las paginas de Bohemia que a partir de ese instante Fidel se
transformaba en un instrumento a disposicion de la divinidad para establecer
el reino de Dios entre los hombres. Nunca antes en la historia de la Republica
hubo tal presencia de cristianos asociados a cargos publicos de importancia e
inclusive a carteras ministeriales, como en el Gobierno Provisional
organizado en 1959.

Sin embargo, esa etapa bautizada eufemisticamente por una serie de
autores como “euforia” (Kirk 1986), “Desconcierto” (GOomez Treto
[1987]1989), “4page” (Gomez de Cadiz 2015), “luna de miel” (Lopez de
Rego 2021), entre otros, se disipd muy pronto ante la escalada de las leyes
revolucionarias. Las primeras fricciones entre el Gobierno y las iglesias
tuvieron lugar durante los fusilamientos de criminales de guerra y represores
del régimen de Batista. El 7 de agosto de 1960 se difunde una carta circular
del episcopado donde se criticaba el establecimiento de relaciones
diplomaticas con la Unién Soviética, a lo que el Estado respondid
encarcelando a varios sacerdotes.

A estas colisiones iniciales se afiadieron en apresurada sucesion la Ley
de Nacionalizacidon de la Ensefianza en 1961, que dejo a las iglesias sin la
posibilidad de educar a sus hijos, ademas de confiscar casi el total de
inmuebles que se utilizaban como escuelas. Podria afiadirse, también en 1961,
la expulsion de 136 sacerdotes que se vieron obligados a abandonar el pais
con destino a Espafia en el vapor La Covadonga. También se ordend el cierre
de los programas de radio que emitian diversas denominaciones evangélicas.
Se prohibié la impresion y distribucion de literatura religiosa, asi como
desarrollar cualquier tipo de proselitismo fuera de los templos, inclusive se
suspendieron las peregrinaciones y las procesiones de virgenes y santos.

Con la declaracion del caracter socialista de Revolucién y la adopcién en
el mismo afio del marxismo-leninismo como ideologia oficial, las relaciones
entre iglesias cristianas y poder politico quedaron severamente lesionadas. Ya
en 1963 el Gobierno habia elaborado con la mediacion de Blas Roca Calderio,
antiguo secretario general del Partido Socialista Popular (PSP), un manual
titulado La lucha ideoldgica contra las sectas religiosas. Con este programa,
la ofensiva revolucionaria hacia el cristianismo adquirié nuevos matices que
alcanzaron sus mayores cuotas con la creacion en 1965 de las Unidades
Militares de Ayuda a la Produccion (UMAP), a donde fueron enviados miles

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-2715



74 Moisés Mayan-Fernandez

de jovenes religiosos. Frente al empuje del erréneamente definido como
ateismo cientifico e inmersos en la voragine de sovietizacion que
experimentaba el pais, se planificd la anulacion del componente religioso en
el disefio de la nueva sociedad socialista.

2. CAMPO CUBANO DE ESPIRITUALIDADES: REAJUSTE METODOLOGICO Y
CONCEPTUAL

Antes de continuar con los subtopicos recogidos en este apartado,
conviene ejecutar algunas puntualizaciones con el proposito de sostener el
instrumental tedrico del concepto religiosidad mulata. De igual modo, en
lugar del tradicional “campo religioso” se propone el mas abarcador y flexible
campo de espiritualidades. Esta formulacion incorporaria debido a su
naturaleza conceptual, una serie de practicas y tendencias que no han sido
reconocidas como religiones, asociaciones con carécter legal, ni movimientos
de inspiracion cristiana, pero que contribuyen al pluralismo que exhibe en la
actualidad el escenario socio-religioso insular. (Hernandez 2017).

Ademas, incorporarian a Cuba a un panorama global signado por el
resurgmiento de espiritualidades emergentes, asociadas en algunos casos al
despliegue tecondlogico. Pese a la proliferacion de esta tendencia, no se
traduciria en una supuesta revitalizacion de las denominaciones religiosas
tradicionales. Son varios los tedricos (Corbi 2014; Branddo 2014; Ribeiro
2014) que manejan desde hace una década la expresion anglosajona Spiritual
But Not Religious (SBNR), que en su acepcion castellana seria algo asi como
espiritualidad sin religion, e incluso “espiritualidad atea” como sugiere
Freixes (2014).

Para garantizar una vecindad oportuna a la configuracion de este
heterogéneo soporte de creencias en el contexto cubano, se parte de Berges &
Ramirez Calzadilla (2001). Una de las aportaciones innegables de los
mencionados autores reside en la segmentacion del campo de espiritualidades
a través de modelos socioculturales entre los que sobresalen el aborigen, el
africano, y el occidental, este Gltimo fraccionado en las aristas hispana y
norteamericana, basicamente. Aparte de las clasificaciones propuestas se han
sefialado influencias en menor proporcion del vudi haitiano, el judaismo, el
islam, las religiones tradicionales chinas, y otras filosofias orientales como la
fe bahai y la teosofia. (Ramirez Calzadilla 1997).

Las dindmicas que agitan el tejido local y lo distinguen de otras latitudes
y de sus cuadros religiosos, no son resultado exclusivamente del proceso
revolucionario. En Cuba confluyen una serie de elementos (étnicos,

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-271518



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolucién socialista 75

culturales, espirituales) que complejizan la clarificacion de sus ejes de
espiritualidad y, por lo tanto, se recurre casi de forma automatica al empleo
del término sincretismo. El sincretismo se ha erguido como comodin al
alcance de los historiadores, sociélogos, etndlogos y antropélogos, de manera
que a veces el mapa religioso insular se confunde con una suerte de
maremagnum, donde no se logran delimitar con precision los perimetros entre
las distintas comunidades de fe. Se ha dado por verdad de perogrullo la
sentencia “Cuba es un ajiaco” (Ortiz, 1996) y, por lo tanto, esta mezcolanza
se extrapola arbitrariamente a casi todas las lineas identitarias y culturales de
la cubanidad. Sin embargo, esa disposicion para fusionar factores que
comparten superficies de contacto, ha marginado, por lo menos en los
dominios de la investigacion cientifica, franjas que contienen matices y
divergencias que urge rescatar.

¢Hasta cuanto la nocién clasica de sincretismo continuara siendo pieza
inamovible en cualquier levantamiento del campo cubano de
espiritualidades? Solo por acudir al ejemplo mas recurrente, cabria
interrogarse sobre el grado de fusion actual entre el catolicismo y las
religiones cubanas de origen afro. ¢Los iniciados en los cultos yorubas
contintan creyendo que Oshun y la Virgen de la Caridad del Cobre son en
definitiva una misma divinidad percibida desde enfoques culturales distintos?
¢En la natural evolucion de las dindmicas religiosas cubanas se prolongan
indeterminadamente las esencias sincréticas? El sincretismo clésico remite,
segun Bonte & lzard (1991), a la mixtura que se instaura en un sistema
religioso debido a la confluencia de componentes miticos, cultuales y
organizacionales que provienen de nlcleos culturales disimiles.

No obstante, Galvan Tudela (2008) alerta sobre el desacierto de hacer
uso del sincretismo como categoria atemporal, sobre todo tomando en
consideracion que en la historiografia cubana el concepto ha ido
experimentando interesantes  diversificaciones. La nocién un tanto
generalizadora de que en todas las formaciones religiosas persiste algun grado
de sincretismo, no constituye el enfoque predominante en los tedricos
cubanos. Se parte entonces de concebir al sincretismo autdctono a partir de
las resistencias que oponen los esclavos africanos a las imposiciones de la
hegemonia cat6lica en materia de plasmacion de su religiosidad. Actualmente
el sincretismo se utiliza ademas como denominador comun para designar a la
coexistencia y correspondencia cultural entre las espiritualidades que se
despliegan en el espacio cubano.

Es precisamente en las pretensiones generalizadoras de ese manejo
terminoldgico, donde se producen las principales fricciones entre académicos

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-2715



76 Moisés Mayan-Fernandez

y especialistas religiosos. (Masferrer 2013). Pareciera que de acuerdo al grado
de sincretismo que se le ha atribuido al mosaico religioso nacional, Cuba
constituiria un teatro idéneo para las experiencias del macroecumenismo, tal
y como lo proponen Casaldaliga & Vigil (1992). La proximidad que ha
ensayado la Teologia Latinoamericana de la Liberacién con corrientes
esotéricas, espiritistas, chamanicas y africanas en paises como Brasil, resulta
impensable tratindose de Cuba. (Lesta & Pedrero, 2009). La progresion
dindmica de las religiones desde los albores republicanos esta més cercana a
una estructura de “cotos privados de caza”, que a la amalgama de
espiritualidades que se ha divulgado durante mas de un siglo. Nétese lo que
refiere textualmente Lopez de Rego (2021: 19): “(...) los bruscos vaivenes
politicos de los ultimos siglos de su historia, han dado lugar a un amasijo en
materia religiosa que es sin duda Gnico en el mundo”.

Si por “amasijo” se infiere el medio donde creencias heterogéneas y sus
practicantes frecuentan una delimitacion geogréfica, sin —en la mayoria de
los casos— mezclarse, ni comulgar, a veces hasta sin posibilidad de didlogo
interreligioso, entonces el término podria justificar su utilizacién. En Cuba se
suele apelar al tradicional: “Aqui no se habla ni de religion, ni de politica.
Hablemos mejor de pelota”. La insercion de este pronunciamiento en el
lenguaje popular define a la religion como tema sensible que podria erosionar
las susceptibilidades de mas de uno. A pesar de ello, si el “amasijo” se debiese
simplemente a la concurrencia espacio-temporal de multiples comunidades
de fe, entonces Cuba estaria lejos de ser un caso “Unico en el mundo”, pues la
isla es superada por una decena de paises que presentan mayor pluralidad
religiosa.

Resulta bastante obvio que el uso de “amasijo” (mezcla desordenada de
elementos diversos) armoniza sin bregas innecesarias, con el ya referido
ajiaco orticiano (guiso que combina carnes y viandas disimiles). Mientras en
el panorama actual los sistemas religiosos participan de sucesivas y aceleradas
mutaciones que problematizan su abordaje, insistir en el empleo grosso modo
del término sincrético deriva a la postre en una limitacion analitica. A pesar
de los argumentos ya enunciados, el sincretismo religioso en el marco cubano
posee ciertas zonas de influencia donde podria aun justificar su continuidad.
Estas demarcaciones estarian sesgadas por una vision sociolégica e histérica
demasiado academicista del fendmeno y, por lo tanto, podrian ser objetadas
por los trabajos de campo que se derivan de un enfoque antropoldgico.

Es cierto que la presencia de conectores rituales, ceremoniales,
simbdlicos, éticos, morales, incluso teoldgicos, favorece y de algin modo
confirma, la utilizacion del término sincretismo. Por ejemplo, un estudioso

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-271518



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolucién socialista 77

conseguiria articular facilmente las similitudes entre un toque de tambores de
la santeria, una sesion de espiritismo de corddn y un culto de Pentecostés en
una congregacion carismética. En tales casos el oficiante (babalawo o
iyalosha), el médium, o los asistentes caen en trance, se observa una supuesta
posesion, ya sea por parte de un orisha, un espiritu guia o familiar, o el
Espiritu Santo. También se suele presentar algin tipo de manifestacion
presumiblemente sobrenatural asociada con el lenguaje: repeticion de frases
en dialectos africanos, reproduccion de la voz del fallecido, o glosolalia en el
caso del pentecostalismo. La interrogante que se deriva de tales expresiones
rituales seria: ¢Estamos ante un clasico ejemplo de sincretismo?

Eventualmente un sociélogo o un antropélogo que programen su trabajo
de campo en un determinado grupo religioso, podrian paralizarse en el nivel
de la observacion desperjuiciada, sin conseguir una inmersion real que
favorezca el enlace solido con los actores de dicha comunidad. (Espina 1992).
Esa conexion revelaria la forma en que los especialistas religiosos reconocen
o no la influencia del sincretismo y hasta dénde son conscientes de lo que para
académicos e investigadores deviene en episteme suficientemente
sistematizada. Retomando el ejemplo anterior, cabria afiadir que revelar estas
areas adherentes entre religiones cubanas de matriz africana, espiritismo de
cordon y pentecostalismo, podria interpretarse como ofensivo para los
especialistas de los mencionados complejos rituales.

En consecuencia, entre las producciones cientificas que difunden el
trabajo de los investigadores y la “verdad” de los practicantes se advierte una
grieta que no ha conseguido resanarse. La comunidad religiosa objeto de
estudio no siempre se muestra satisfecha con los resultados de la pesquisa una
vez que se divulgan y, por consiguiente, se tiende a enjuiciar también la labor
del investigador. ;Cuales son las razones de estas discrepancias entre los
criterios de valoracién externos y la experiencia propia de los individuos o del
grupo? En ocasiones se impone un angulo comparativo apresurado por parte
de los cientistas sociales, quienes no consiguen renunciar a preconceptos e
instrumentales metodoldgicos, de manera que se ven imposibilitados del
“nuevo nacimiento” que tributa al éxito de todo trabajo de campo. (Espina
1992).

En otras circunstancias, el hermetismo de los especialistas religiosos
frente al extrafio, —ese observador que intenta integrarse al grupo, pero al
mismo tiempo protege su “condicion distanciada”—, no facilita el proceso de
comprension del otro. En Cuba, asi como en parte de Latinoamérica e incluso
en Europa, se estd dando un interesante fendmeno que pretende cubrir esa
brecha, pues cada vez son mas los practicantes de religiones especificas que

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-2715



78 Moisés Mayan-Fernandez

resuelven contar por si mismos su historia denominacional. Algunos de estos
actores, para garantizar la objetividad y la imparcialidad de sus estudios
procuran el respaldo de instituciones académicas, a través de las adscripciones
a programas de postgrado. Otros, ni siquiera revelan su pertenencia a
determinada confesion, mientras cumplen con los protocolos investigativos y
adquieren un nuevo grado cientifico. Los hay también, que de forma
completamente empirica y sin respaldo académico oficial, elaboran trabajos
en el orden no solo de itinerarios denominacionales, sino también de
biografias y testimonios de misioneros, fundadores y lideres relevantes.

En definitiva, aunque en el campo local de espiritualidades coinciden el
catolicismo, los protestantismos, los cultos de matriz afro, el espiritismo, la
masoneria, y otras expresiones religiosas menos representativas, no se
muestran amalgamadas, ni siquiera en festividades o celebraciones populares.
De ahi, que afirmar que Cuba sea un “ajiaco” o un “amasijo” en cuanto a las
coordenadas de su mapa religioso, es un riesgo que no se deberia asumir a
priori. Del mismo modo, sefializar mediante el uso del término sincrético a
los practicantes de las devociones afrocubanas, resulta arbitrario e inexacto en
los dominios de las ciencias de las religiones. A pesar de estas enmiendas a
las terminologias operadas por el mayor nimero de los investigadores locales
y foraneos, prevalece un estrato social donde se podria hablar no solo de
sincretismo en su acepcion clasica, sino ademas de “ajiaco” y “amasijo”.

Al ejercicio militante de la religion, a las comunidades de fe
institucionalizadas, a las asociaciones y fraternidades que poseen
reconocimiento legal, constituiria una imprudencia englobarlas dentro del
calificativo de sincréticas, o caracterizarlas como religiones mestizas de
acuerdo con la propuesta de Cornejo et al. (2008). Sin embargo, el
sincretismo, la hibridacion de creencias y préacticas, la fusién de
espiritualidades afines o no, se advierte —quizas (aqui si) “de un modo Unico
en el mundo”— en el acrisolado universo de la religiosidad popular. Ramirez
Calzadilla (1997) describe a este sector predominante de la poblacién cubana,
como portador de una religiosidad espontanea, asistematica, ajustable en
relacién a los desafios de la experiencia diaria, tendiente a devociones
maltiples, y permeado por la supersticion.

A modo de muestra, citemos un ejemplo colectado durante las entrevistas
efectuadas como parte del trabajo de campo que sustenta la presente
investigacién. A un joven profesor universitario que preparaba su proyecto de
tesis doctoral sobre las reglas de Ocha e Ifa en el norte oriental de Cuba, se le
interrogd sobre su pertenencia a una denominacién en especifico, y acto
seguido se comparte su respuesta:

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-271518



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolucién socialista 79

Como tal, practicante activo de alguna religion no soy, yo lo que he pasado
por varias. Estuve en la Iglesia Bautista un tiempo, ahi aprendi muchas cosas,
pero tuve ciertos disgustos y me fui. Estuve asistiendo a una casa religiosa de
Palo y me consagré ahi. No sé si eso éticamente sea correcto, pero yo me siento
bien asi, porque he caminado y he conocido lugares. He practicado el Palo, me
he tirado los caracoles, supuestamente tengo un padrino que es santero. En las
mafianas practico yoga, hago meditaciones y me gusta la filosofia budista. ;No
sé cdmo th definirias esto? (C. Miranda, comunicacién personal, 19 de julio de 2024)

Los sujetos que configuran sus dindmicas espirituales en relacion a
maltiples sistemas, en la mayoria de los casos no se reconocen como
religiosos. Su razonamiento légico justifica que definirse como tales,
implicaria algin grado de filiacion institucional, de compromiso que no estan
interesados en consumar, no obstante, se autoperciben como creyentes. En
este nivel de estructuracion en torno a la idea de lo sobrenatural, se comulga
con un amplio abanico de expresiones de religiosidad, pero no se establecen
compromisos, ni permanencias a largo plazo dentro organizaciones
especificas. Quienes se insertan en un espectro tan heterodoxo como
permeable no encuentran contradicciones éticas invalidantes para participar
de diversos capitales simbdlicos, pues sus percepciones referentes a la
religiosidad son fluidas.

Estos individuos conservan en sus viviendas iconografias de la Virgen de
la Caridad o del sagrado corazon de JesUs, poseen vasos espirituales, asisten
a la misa del gallo, consultan a una cartomantica, acuden a una cruzada de
milagros, revelan un conocimiento impreciso sobre relatos y personajes
biblicos, y por lo menos una vez en su vida, participan de alguna ceremonia
de profunda connotacion religiosa como un bautizo, un novenario, e inclusive,
un toque de tambores. En cuanto a los simbolos religiosos como parte de la
indumentaria personal, se puede observar el uso de la mano de Orula,
crucifijos, collares o medallas de santos, y combinaciones de los mismos sin
gue constituyan un dilema para el portador. Este sector, que es sin dudas el
mas representativo numéricamente en la sociedad cubana, exterioriza
tendencias al nomadismo interreligioso, y ademas, resulta proclive a
decantarse por lamecdonalizacion® de turno en materia de creencias y practicas
espirituales.

Para Ramirez Calzadilla (1997) existe aun otro estrato en la vertebracion
del mosaico local de espiritualidades, donde el pensamiento alusivo a lo

! También conocido como McReligidn, seglin Ritzer (1996) es la transformacion de las fes en
productos de consumo masivo.

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-2715



80 Moisés Mayan-Fernandez

sagrado es mas bien difuso o poco estructurado, apreciandose inclinaciones a
contenidos propios de la supersticion y la magia. En este nivel, de indudable
origen rural, se advierten creencias relacionadas con espiritus, aparecidos,
luces, mal de ojo, curaciones milagrosas, agiieros, ensalmos y conjuros. Las
manifestaciones externas de este tipo de espiritualidades pueden incluir el uso
de pulseras de azabache para bebés, el emplazamiento de cactus en las
azoteas, el atado de cordones rojos a bienes materiales, medios de transporte
y animales, elefantes decorativos ubicados con el trasero hacia la entrada de
la vivienda, y cuadros con ojos y lenguas traspasadas que habitualmente se
cuelgan en la puerta.

Es en tales estamentos que se corresponden con formas populares de
religiosidad, donde se producen las condiciones ideales para constatar
empiricamente el sincretismo préctico, més all& de cualquier aseveracion
tedrica. Sin embargo, nétese que, en estas circunstancias, el sincretismo no se
materializa en la religion, como sintesis de atributos cultuales y rituales
procedentes de otros sistemas, sino en la asuncion individual y grupal de
expresiones diversas. Es por esa razon, entre otras, que se ha comenzado a
proponer el reemplazo paulatino del término sincretismo, por bricolaje, un
préstamo disciplinario de las ciencias técnicas. En la asimilacion de este
vocablo como parte de los procedimientos antropoldgicos se insiste en la
reutilizacion de piezas derivadas de producciones culturales previas, sin
disponer de planes preestablecidos, lo que entrafiaria una creciente actitud
cognitiva, cuasi creacional. (Espina 1992; Galvan Tudela 2008).

Para Frigerio (2007) el incremento del bricolaje religioso es
perfectamente compatible con el realce de la individuacion de las
denominaciones en las sociedades modernas. Con todo, es necesario insistir
que en el caso de los grados de distribucion de la religiosidad que ha sugerido
Ramirez Calzadilla (1997), y sobre los que se ha teorizado, el bricolaje se
expresaria desde el sujeto que interactia con las espiritualidades que lo
circundan, y no desde la religion como depositaria de fragmentos de otras
instituciones. Serian los individuos quienes en su funcién cognoscente
combinarian—en una suerte de pillaje cultural—, elementos y simbologias
utilitarios de su campo de espiritualidades inmediato. De manera que no
serian Unicamente las religiones las que exhibirian un mestizaje, sino los
sujetos y grupos humanos que, en su apropiacion de practicas culturales
heterodoxas, reconfigurarian la expresion de su espiritualidad. A partir de la
argumentacion precedente, ha quedado conformada la base tedrica que
respalda la categoria religiosidad mulata.

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-271518



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolucién socialista 81

2. 1. Religiosidad mulata: Una categoria necesaria

Esa percepcion de lo trascendente que emerge desde los estamentos
sociales donde se gestan las espiritualidades alternativas, es lo que sera
definido en lo adelante como religiosidad mulata. Ortiz (1975) parece por
momentos reparar en cierta distincion entre mestizaje y mulatez, sin embargo,
como se vera también suele usar ambas concepciones como sinénimos,
mixtura que no se comparte del todo en la presente investigacion.? Por
mulatez se comprende una condicion determinada, cefiida fundamentalmente
a la hibridacion de patrones étnicos, culturales y religiosos derivados de las
raices europea y africana. Para el creador del concepto de transculturacion?,
en la cazuela puesta al fuego de la identidad cubana burbujeaban voces
mulatas, poesia mulata, e incluso productos de la tierra que no consiguen
sustraerse de su naturaleza mulata como el azUcar.

La amalgamacion forzosa de las iconografias catdlicas y africanas,
fomentada en un periodo iniciatico del proceso de aculturacion al que fueron
sometidos los esclavos, se corresponderia con los forcejeos fundacionales de
una religion mulata, mucho mas que con un sincretismo a ultranza. Sin
embargo, debido a que este trafico de contenidos simbolicos no se produce de
forma esponténea, por el contrario, estd marcado por la imposicion desde las
hegemonias coloniales y por la resistencia del sometido, referirse a
sincretismo, asi como a religion mulata sigue constituyendo un riesgo
terminoldgico.

Tales argumentos, han bastado para que se opte por los vocablos
religiosidad o espiritualidad en lugar de religion, con el afiadido —valido
atendiendo al contexto—, de los calificativos sincrética, mestiza o
preferiblemente mulata. Respecto al catolicismo popular como rama que se
bifurca de la ortodoxia eclesiastica—término acotado ademas desde la propia
Iglesia—, Ribeiro de Oliveira (1998: 23) encuentra imprecisiones

2 “No es posible estudiar un aspecto cualquiera de los pueblos americanos sin advertir en
seguida su profundo mestizaje, y en algunos de ellos, especificamente su mulatez”. (Ortiz
1975)

% Por transculturacion se comprende el proceso dindmico de interacciones y mixturas,
mediante el cual se prescinde de componentes originales de un determinado sistema cultural
para insertar otros, generando a su vez una nueva cultura. Para Ortiz, la historia de Cuba estaba
signada por la complejidad y sucesién de sus transculturaciones. Véase al respecto Ortiz
([1940]1987). El concepto de transculturacion fue celebrado por Malinoswki (1940) en el
prologo a la primera edicion de Contrapunteo cubano del tabaco y el aziicar. Desde la Optica
de Cornejo-Polar (1997) la transculturacion seria: “la cobertura mas sofisticada de la categoria
del mestizaje”.

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-2715



82 Moisés Mayan-Fernandez

conceptuales debido sobre todo a que se le distingue “no por lo que es sino
por lo que no es”. Otros conceptos que pugnan por sintetizar estos
heterogéneos procesos que tienen lugar en América Latina, optan por
denominar ciertas formas de religiosidad como afroamericanas o
afrocatélicas. Sin embargo, quienes respaldan estos supuestos tedricos no
deben pretender que se acepten como categorias extrapolables a distintos
contextos geogréficos. (Rosal 2007).

En la expresion religiosa que emerge del encontronazo entre cristianismo
y cultos africanos, se deberia insistir mas en el sentido de yuxtaposicion o
enmascaramiento de divinidades, que en cuanto a la fusion de dogmas y
ceremonias. No se descarta que tanto algunos catélicos como practicantes de
las religiones cubanas de origen africano, utilicen de manera indistinta ambos
nominativos para dirigirse a una deidad. Aun asi, esto aconteceria en un
segmento definido por el bajo nivel cultural, y por el escaso conocimiento de
la propia historia de la denominacion a la que se encuentran afiliados. O sea,
no se trataria en un porcentaje estimable de especialistas religiosos, ni de
actores con un grado medio de comprension de los procesos rituales y sus
deidades representativas. (Galvan Tudela 2008; Solis, 2012).

En relacion a los hijos de santo, es probable que afiadan a sus altares
iconografias de la Virgen de la Caridad o de San Léazaro, como rezagos de
anteriores devociones, pero sin proyectar sobre tales representaciones los
caracteres de los orishas. De cualquier modo, nuevamente el concepto de
religiosidad mulata se ajustaria de manera mas efectiva a estas précticas que
las tradicionales nociones de sincretismo o mestizaje religioso. Es conocido
que la mulatez como composicion racial, no es un fenémeno unico de Cuba,
de hecho, hay varios paises de Latinoamérica que incorporan a su tejido étnico
este resultado de la unién entre europeos y africanos. En cambio, en la
situacion concreta de Cuba, el mulataje —hibridez caribefia segiin Serrata
(2009)— no se presenta reducido a una condicion hereditaria y a la tonalidad
del pigmento de la piel, sino que ha cristalizado hasta transfigurarse en
simbolo irrenunciable de identidad.

En particular, la figura de la mulata, se ha ido imponiendo como
produccion cultural y elemento cohesionador de las corrientes nacionalistas
criollas desde el siglo XIX. (Gonzalez-Abellas 2001). No es extrafio entonces
que, en el dilatado indice de advocaciones marianas, la Virgen de la Caridad
del Cobre sea definida desde el fervor popular como mulata. Esta condicion
racial proyectada sobre la patrona de Cuba, no solo la distanciaria de las
virgenes blancas y morenas, ademas, la vincularia al afianzamiento de la
mulatez —esencialmente femenina— en el paisaje étnico e identitario

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-271518



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolucién socialista 83

cubano. Resulta revelador que el transito, tanto de la expansion popular del
culto a la Virgen de la Caridad como en la consolidacion de la mulata dentro
del imaginario criollo, alcanzaran su apogeo a partir de la segunda mitad del
siglo XIX. Es habitual encontrar iconografias relativamente modernas de
Ochun con apariencia de mujeres mulatas, sobre todo en el afan de vincular a
la deidad con la diaspora africana en Ameérica Latina. Al respecto sefiala
Portuondo Zufiga (1995: 257) asentando su criterio en Lachatafieré (1993):

En el occidente del pais, la virgen del Cobre habia ocupado un lugar dentro
del pantedn yoruba equiparada a Ochun. Voluptuosa y sensual, este oricha era
la dominadora de las aguas, y sus leyendas y mitos la identificaban como una
virgen maternal en la sincretizacion religiosa: una mulata cubana cuarentona, de
pelo crespo y grueso.

En cuanto, a la mulata, contribuyeron a su consagracion simbolica, obras
literarias como la novela Cecilia Valdés o la Loma del Angel de Cirilo
Villaverde (1882), representaciones del teatro bufo como La Trichina de Jose
Maria Quintana, que se estren6 en La Habana a fines del XIX, y zarzuelas
criollas que alcanzarian su popularidad durante la primera mitad del siglo
XX.* Rine Leal (1975) condensa el proceso de redencion simbolica de esta
figura femenina al equilibrar el protagonismo de la chancleta de la mulata en
los escenarios cubanos con la dimension histérico-cultural del coturno griego.
En las décadas iniciaticas del siglo XX, la fascinacion por este icono de la
sensualidad insular quedarad también plasmada en la obra pictérica de
vanguardistas como Victor Manuel con Gitana tropical (1929) y Carlos
Enriquez con El rapto de las mulatas (1938). Un poco antes, todavia en los
albores decimondnicos, el retratista espafiol Victor Patricio Landaluze
representaba a la mulata cubana en medio de “cierta ambigiiedad racial”,
segun las apreciaciones de Rodriguez Bolufé (2021).

Es también durante la primera mitad del siglo XX, que tiene lugar en
Cuba el despunte de las corrientes literarias que tributan a la poesia negrista y
donde destacan autores como Nicolas Guillén, Emilio Ballagas, José Zacarias
Tallet y Ramodn Guirao. La creacion cultural que ha instituido su epicentro en
la mulata como color local, no ha estado exenta de discriminaciones y
estereotipos. Sin embargo, Ortiz ([1945] 1975), quien vuelve a ser una
referencia ineludible no solo en los topicos alegdricos a la racialidad, sino en

* En las zarzuelas de Ernesto Lecuona, Maria la O (1930) y Rosa La China (1932); Cecilia
Valdés (1932) de Gonzalo Roig, y Maria Belén Chacén (1935) de Rodrigo Prats, el personaje
protagénico es siempre una mulata.

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-2715



84 Moisés Mayan-Fernandez

cuanto al desarrollo de la teoria socio-cultural, convida a redefinir la mulatez
como creacion maltiple, no estereotipada:

La mulatez o mestizaje no es un hibridismo insustancial, ni eclecticismo, ni
decoloracion; es realidad vital y fecunda, fruto generado por cépula de
pigmentaciones y culturas, una nueva sustancia, un nuevo color, un alquitarado
producto de transculturacion.

Este concepto, aunque entrafia un doloroso alumbramiento, un cambio
medular, estaria orientado a integrar y no a exceptuar. De acuerdo con el
Censo de poblacion de 2012 —ultimo realizado en el pais—, la distribucién
demogréfica atendiendo al patrén color de piel, exhibia los siguientes
porcentajes: 68,8 blancos, 26,6 mulatos y 9,3 negros. A pesar de las cifras
socializadas, segun el Mapa genético para el origen étnico de los cubanos
(2015), todos los habitantes de la isla presentarian algun grado de mestizaje,
dado basicamente por la presencia de antepasados amerindios o africanos a
través de la linea materna. Entonces, la idea de que la maja cubana tendria
necesariamente que ser una mulata no responderia a la vision particular de
Landaluze, sino a la configuracion del imaginario nacional, con un
demostrativo trasfondo genético.

La mujer cubana seria entonces mulata por antonomasia, con
independencia de su color de piel, porque como reza el dicho popular: “en
Cuba quien no tiene de congo, tiene de carabali” (frase que subraya la
procedencia tribal de los fiafigos) o “aqui pasando por blanco hasta que se
descubra lo contrario”.> Después de puntualizar aspectos inherentes a los
nicleos de sentido del mestizaje y esencialmente del mulataje®, se ha
justificado su asuncion como capital cultural en la identidad nacional. Luego
de advertir que este concepto puede desplazarse a ambitos distintos del étnico-
racial, se propone su extrapolacion a los dominios de las ciencias de las
religiones. Asumiendo el compromiso que se deriva del hecho de formular

5 Estas expresiones, muy difundidas en el habla coloquial, implican el reconocimiento de la
herencia africana en la cultura nacional y destacan, ademas, la ascendencia directa o indirecta
de los cubanos, de grupos étnicos procedentes de Africa. Esta sentencia se considera como
validada cientificamente a través de los mapeos genéticos realizados en la poblacion. Pese a
tales exdmenes, L6pez de Rego (2021) considera que dichas expresiones resultan un poco
“exageradas”, pues defiende el criterio de que un porcentaje notable de los cubanos de la
actualidad no poseen antepasados africanos demostrables.

® Es necesario puntualizar que no recomendamos el empleo de mulataje y mestizaje como
sinénimos, pese a lo apuntado por Ortiz (1975).

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-271518



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolucién socialista 85

teorias en un campo proclive a las interacciones complejas y multifactoriales,
se procede a recomendar la siguiente nocién:

Entiéndase por religiosidad mulata, una expresion de la espiritualidad
popular que trasciende las habituales categorias de sincretismo y religion
mestiza. Este nivel de percepcion de lo sagrado se configura a través de
apropiaciones creativas (tedricas, practicas, simbolicas y rituales) dentro del
campo cubano de espiritualidades. Partiendo de una base de componentes
culturales africanos y europeos, y propicia en el sujeto o en el grupo, una
identidad espiritual contextual, fluida y dinamica que, preservando su
autonomia de las instituciones religiosas, refleja la diversidad de la
experiencia local.

Una vez planteado el anterior concepto, aln pueden persistir dudas sobre
la eleccion de religiosidad mulata en lugar de religiosidad mestiza, o
simplemente religiosidad popular que se trataria de una designacién mas
generalizadora. La impronta de las formas de religion practicadas por las
comunidades aborigenes asentadas en la isla, apenas es apreciable en el actual
campo cubano de espiritualidades. No se recomendaria entonces insistir en
una religiosidad mestiza, tratando forzadamente de reintroducir el elemento
indigena y de argumentar su presencia a través de contribuciones minimas al
tejido socio-religioso advertible en el pais.

Como algunos autores demuestran, la concepcion de mestizaje en el
Caribe adolece de la trascendencia que ostenta por ejemplo en Mesoamerica.
Esta atenuacion del sentido del término, tanto en su dimension biolégica como
cultural, se debe en buena medida al exterminio al que fueron sometidas las
poblaciones indigenas del area. Ademas, apunta a los significados méas
recurridos del concepto de mestizaje en los estudios latinoamericanos y en
otras disciplinas afines a las Ciencias Sociales, donde se acentua la mixtura
entre madre indigena y padre europeo. Aunque mestizaje no es tampoco una
definicion agotada, y sus contornos semanticos son mucho més amplios que
la vinculacion entre indias y colonizadores ibéricos, intelectuales y artistas del
Caribe hispano se han decantado por la nocion de mulataje. (Miller 2004;
Serrata 2009).

De cualquier modo, ¢esta plataforma cultural de componentes europeos
y africanos que constituye la base de la religiosidad mulata no seria alterada
por la incorporacion de los protestantismos y del espiritismo? Sin dudas, la
pregunta precedente reviste tintes significativos, no obstante, el predominio a
la hora de ejercer el bricolaje en el campo cubano de espiritualidades, seguiria
residiendo en las expresiones mas populares del catolicismo y en los cultos de
matriz africana. Por supuesto que, durante el proceso de estructuracion

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-2715



86 Moisés Mayan-Fernandez

individual o sectorial de la religiosidad mulata, se manifestaria una variante
local de “religion a la carta” (Moncada 1991), que permitiria conformar el
menuU de los consumidores con formulas protestantes y espiritas. Aungue
histéricamente se ha admitido que, tanto los protestantismos como el
espiritismo que se asentaron en Cuba proceden de los Estados Unidos, esta
afirmacién no negaria los origenes europeos de ambos sistemas religiosos.
Inclusive mas de una vez se ha confirmado la ascendencia francesa del
espiritismo que se difunde en la regién oriental del pais, o sea, de derivacion
kardeciana.

Ademas de los protestantismos vinculados de algin modo a la Reforma
luterana (1517), también fueron introducidos en Cuba movimientos
evangelicos y escatoldgicos oriundos de Norteamérica, aunque deudores en
el plano doctrinal de las tendencias separatistas europeas. Si se afiaden a estas
incorporaciones, la aparicién de iglesias evangélicas autoctonas, y la
presencia de espiritualidades provenientes del judaismo, el islam, las
religiones tradicionales chinas, y otras filosofias e ideologias no europeas, ni
africanas, ¢podria justificarse ain el empleo de la categoria religiosidad
mulata? ¢Si el vocablo sincretismo en su acepcién clasica precisa de
actualizaciones esporadicas, la religiosidad mulata no habra llegado tarde a
los estudios sobre religion en Cuba?

La designacion religiosidad mulata seguiria estando justificada y vigente
en el estado actual del campo cubano de espiritualidades. Sin embargo, las
penetraciones de religiosidades, filosofias, esoterismos y teosofias no
europeas, ni africanas, enriquecerian este concepto otorgandole nuevas
aristas. Aungue las mencionadas corrientes constituyen una fraccion apenas
perceptible en el cuadro insular de espiritualidades, se podria admitir que la
religiosidad popular eminentemente mulata, ha incorporado influencias
provenientes de otros sistemas culturales.

Por el momento, esas afiadiduras no son representativas y, por lo tanto,
no consiguen mestizar, hibridar, ni mixturar el campo. Por el contrario, lo
complejizan, y favorecen el bricolaje diversificando la oferta religiosa, pero
poco mas. La religiosidad predominante en el cubano, como su propia cultura,
se define por una mulatez suscrita al amparo de las raices europeas y africanas.
Esa condicién, como bien lo expresara Ortiz (1975) no es excluyente, sino de
contornos permeables y flexibles que consienten en la inclusion de variadas
formas de percepcion de lo sagrado, e incluso, como se ha visto de las
Ilamadas espiritualidades no religiosas.

Si, por ejemplo, Rodriguez Ruiz (2017) describe la antropologia
sociocultural que se practica en Cuba como “cimarrona”, ¢{por qué no se

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-271518



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolucién socialista 87

podria definir como mulata la capacidad popular de estructurar su propia
religiosidad? Basail & Castarieda (2019) reconocen la naturaleza querellante
del recurso de eleccion de un “apellido” para la religiosidad, sin embargo,
advierten que el término popular entrafia cierto menosprecio y subvaloracion
de estas espiritualidades frente a la religion institucionalizada. Entonces ¢la
religiosidad mulata constituiria solamente una definicion de religiosidad
popular ajustada al contexto cubano? El problema que entrafia esta
comprension superficial es que exceptla las orientaciones que pueden
expresarse dentro de los estratos de la religiosidad popular. O sea, manifestar
afinidad a un sistema religioso especifico sin comulgar con otros, ni decidirse
a materializar una filiacion institucional, corresponderia también a una forma
de espiritualidad popular, pero no a una religiosidad mulata.

Quizas en tal sentido deberia comenzar a optarse por un término mucho
mas amplio como el plural “religiosidades populares”. Por ejemplo, un
individuo e incluso un grupo, podrian inclinarse por una religiosidad popular
de tipo pentecostal, debido a que mantienen algin vinculo con una
determinada célula o casa-culto en su barrio, sin embargo, no llegan a
definirse como miembros, ni tampoco consumen otras ofertas religiosas.
Durante el trabajo de campo se ha podido constatar la incidencia de estos
sesgos dentro de la religiosidad popular. Ante la pregunta ¢practicas alguna
religion?, no son pocos los entrevistados que aseguran inclinarse por
denominaciones concretas a pesar de no pertenecer formalmente a ninguna
institucion.

Las razones para mostrar tales preferencias suelen ser multifactoriales:
un familiar cercano es miembro de esa iglesia, es la religién tradicional de la
familia, mantienen alguna deuda de gratitud pues han sido beneficiados por
proyectos comunitarios, el local de reunién esta proximo a la vivienda, o
simplemente declaran sentirse bien durante los servicios, (les gusta). Cuando
son interrogados sobre relaciones con otros sistemas religiosos, suelen
contestar con el mismo énfasis de los afiliados, subrayando la exclusividad de
su orientacion espiritual. Algunos de estos espectadores, simpatizantes, o
como confesara un entrevistado “oyentes de la palabra, pero no hacedores”,
pudieran terminar sumandose al grupo que con el que mantienen afinidad, no
obstante, se han encontrado individuos que a pesar de ejercer durante décadas
esa conducta, deciden no pasar al siguiente nivel.

Por supuesto que esta proporcion es todavia menor a la de quienes ejercen
el bricolaje religioso, pero pese a esta asimetria numerica, el porcentaje de los
orientados a instituciones determinadas exhibe una tendencia al aumento. La
elevacion del nivel de conocimiento del campo cubano de espiritualidades por

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-2715



88 Moisés Mayan-Fernandez

parte de la poblacion, —a pesar de que todavia no se consigue que la historia
de la religion se inserte con caracter definitivo en los planes de estudio del
Ministerio de Educacion (MINED)—, contribuye también a reforzar unas
orientaciones en detrimento de otras. O sea, cada vez existe una mayor
comprension popular sobre los sistemas religiosos que operan en el tejido
local, sus aparatos doctrinales, procedimientos liturgicos e incompatibilidades
con otras comunidades de fe. Aungue los académicos cubanos contribuyen a
la difusion de esos saberes, lo cierto es que son socializados en ambientes muy
reducidos y en publicaciones para un publico especializado, sin embargo, los
creadores de contenido y los propios practicantes poseen un impacto
considerable en la sociedad.

En resumen, la orientacion hacia espacios de espiritualidad demarcados
y la falta de interaccion con otros sistemas cultuales, aunque coincide con
aristas inherentes a las religiosidades populares, no podria definirse como
religiosidad mulata. Los ejemplos compartidos exponen los contrastes —no
perceptibles facilmente— entre religiosidad popular y religiosidad mulata;
dos conceptos que prosperan en un mismo estrato social pero que no deberian
emplearse como sindnimos. En cambio, el caracter pragmatico y utilitario de
la religiosidad que se ejerce en estos niveles deviene en innegable plataforma
comun, hecho que, si bien para los investigadores no reviste ningtn conflicto
ético, es desestimado por los adeptos institucionales quienes juzgan tales
posturas como acomodaticias y poco fiables.

3. CONCLUSIONES

Acorde con los datos obtenidos en la Encuesta nacional sobre
sentimientos religiosos de la poblacion cubana, socializada en 1954 por la
Asociacion Catdlica Universitaria (ACU), el 725% de los cubanos
participantes se identificaban como catdlicos. Al extender estas cifras
parciales a la totalidad de habitantes, se concluiria que entre el 70-80% por
ciento de la ciudadania podria ser clasificada como catélica por bautismo y
afinidad cultural. En el extremo opuesto, un 19% de los encuestados se
declararia como sin religion, mientras un 6% engrosaria las filas del
protestantismo. Mas de 65 afios después de difusion sostenida del ateismo y
de restriccion en el accionar publico de las instituciones cristianas, el paisaje
socio-religioso resultado de la Revolucion socialista ha cambiado
dréasticamente.

Aunque localizar estadisticas fiables en el campo cubano de
espiritualidades es otro de los colosales desafios de las Ciencias Sociales,

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-271518



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolucién socialista 89

segin el World Religion Database (2025) se estima que un 41% de la
poblacién actual presenta nexos institucionales con el catolicismo, aunque
solo entre 1,5% Yy 5% asistirian de manera regular a la iglesia. Mientras los
que se declaran como sin religion (hecho que no debe equipirarse
automaticamente a “sin espiritualidad”) habrian aumentado hasta un 44%. El
debilitamiento institucional alentado por varias de las medidas politicas
expuestas en este articulo, se ha traducido en la ampliacién de esa franja
demografica donde prospera la religiosidad mulata.

Pese a que el campo cubano de espiritualidades es enriquecido de
continuo por la insercion de nuevas practicas y expresiones de religiosidad,
su morfologia es evidentemente mulata. Esa mulatez la sustentan las
manifiestciones mas populares del catolicismo, ligadas a la devocion a la
Virgen de la Caridad del Cobre (la Cachita de los cubanos) y el caracter
exotico y resolutivo de las reglas de matriz africana, en particular de la
santeria. El transito de las sociedades cononial y republicana de una marcada
identificacion con el catolicismo, contrasta con el periodo revolucionario
donde no es aconsejable referirse a una religion predominante o mayoritaria.
Sin embargo, no seria un despropdsito en absoluto expresarse en el lenguaje
propio de las ciencias sociales apuntando a una religiosidad mulata y a sus
ejes de proporcion.

El cubano ejerce su derecho al bricolaje arrebatando contenidos
religiosos del mercado a su disposicion y conformando una espiritualidad
muy personal, utilitaria y fluida. En esa emancipacion de las insituticiones
religiosas tradicionales, el individuo encuentra la materializacion de su
espiritualidad y se instala en un nuevo espacio de dialogo con lo trascendente.
Como sujeto cultural se sincretiza a si mismo, optando por los capitales
tedricos y litdrgicos que se ajustan a su percepcion de lo sagrado. Recibe mas
de lo que entrega; o0 sea, no permite la manipulacion de su estilo de vida
(moralidad, dieta y finanzas) por los especialistas religiosos, antes defiende la
postura de creer a “su manera”. Sin embargo, se ha observado durante las
décadas iniciales del siglo XXI una tendencia al oscurecimiento de la
religiosidad mulata, que se ha ido apegando a sus matrices africanas. Esta
realidad no es suficiente aln para justificar una preeminencia social de los
practicantes de cultos yorubas, sobre otras denominaciones religiosas.

La religiosidad mulata, ante el fendmeno de descatolizacion que
experimenta no solo parte de Europa, sino también Cuba, podria derivar en
religiosidad negrista o de orientacion africana. Esa alteracion de la morfologia
del campo local de espiritualidades, que en el contexto inmediato va
conquistando signficativos espacios de visiblizacion social (con la anuencia

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-2715



90 Moisés Mayan-Fernandez

del Gobierno), podrian ser obstaculizados por el empuje de las corrientes neo-
pentecostales y carisméticas. La voragine secularizadora que comenzo a
sacudir el pais a partir de los afios 60 del siglo pasado, encontré en la
religiosidad mulata, una curiosa manifestacion espontanea de la espiritualidad
no institucional. Ademas, ese vinculo individual con lo trascendente que no
dependia de intercesores humanos, ni de espacios cultuales fisicos,
salvagurado la conexién del pueblo con lo sagrado, y como tal operé como
un instrumento de resistencia cultural.

BIBLIOGRAFIA

Alvarez Tabio, Pedro. 2010. Diario de la guerra. 2 de diciembre de 1956-19 de
febrero de 1957, La Habana: Oficina de Asuntos Historicos.

Berges Curbelo, Juana y Ramirez Calzadilla, Jorge. 2001. La religion en la
historia de Cuba. Conformacion y evolucion del campo religioso cubano.
Cronologia comentada, La Habana: Centro de Estudios del Consejo de
Iglesias de Cuba.

Blancarte, Roberto J. 2015. “;Por qué la religion regreso a la esfera pablica en un
mundo secularizado?”, en Estudios sociol6gicos 33(99): 659-673
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?pid=52448-
64422015000300659&script=sci_arttext

Bonte, Pierre y lzard, Michael. eds. 1991. Dictionnaire de L’Ethnologie et de
L’Anthropologie, Paris: Presses Universitaires de France.

Branddo Calvani, Carlos E. 2014. “Espiritualidades nédo religiosas: desafios
conceituais”, en Horizonte: revista de Estudos de Teologia e Ciéncias da
Religéo, 12(35): 658-687.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4831537

Casaldaliga, Pedro y Vigil, José Maria. 1992. Espiritualidad de la liberacion,
Cantabria: Editorial Sal Terrae.

Castro Figueroa, Abel R. 2012. Quo vadis Cuba?: Religién y Revolucion,
Indiana: Palibrio Editorial.

Cepeda, Rafael. 1960. “Fidel Castro y el reino de Dios”, en Bohemia.

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-271518



Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolucién socialista 91

Corbi, Maria. 2014. “Una espiritualidad no religiosa desde de la tradicion
cristiana” en Horizonte-Revista de Estudos de Teologia e Ciéncias da
Religido, 12  (35): 688-715.  https://doi.org/10.5752/P.2175-
5841.2014v12n35p688

Cornejo, Ménica, Cantdn, Manuela y Blanes, Rui Llera. 2008. “Introduccion a la
religion en movimiento. Teorias y précticas emergentes en antropologia de la
religion”, en Ankulegi Antropologia Elkartea: 9-20. https://cutt.ly/erOgyOEd

Cornejo-Polar, Antonio. (1997). “Mestizaje e hibridez: Los riesgos de las
metaforas. Apuntes”, en Revista Iberoamericana, 63(180): 341-344.
https://doi.org/10.5195/reviberoamer.1997.6197

Espina Barrio, Angel. B. 1992. Manual de Antropologia Cultural, Salamanca:
Amaru Ediciones.

Frigerio, Alejandro. 2007. “Repensando el monopolio religioso del catolicismo
en la Argentina”, en Ciencias sociales y religion en América Latina:
Perspectivas en debate: 87-118. https://cutt.ly/trOf3X5B

Galvan Tudela, José A. 2008. “Bailar bembé: Una perspectiva antropoldgica
procesual (Contramaestre, Santiago de Cuba)”, en Revista de Indias,

68(243), 207-240:
https://revistadeindias.revistas.csic.es/index.php/revistadeindias/article/vi
ew/652

Gbémez Treto, Raul. 1989. La Iglesia Catédlica durante la construccion del
socialismo en Cuba, La Habana: Editorial CEHILA.

Gonzélez-Abellas, Miguel. 2001. “La figura de la mulata cubana en el fin del
milenio: Trilogia sucia de La Habana”, en Hispanic Journal: 251-262.
https://www.jstor.org/stable/44284661

Herndndez Suéarez, Yoana. 2017. A la sombra del espiritu, La Habana: Editora
Historia.

Houtart, Francgois. 1998. Sociologia de la religién, Madrid: Plaza y Valdés.
Kirk, John M. 1986. “La Iglesia en Cuba, 1959-1969: Emergiendo desde las

catacumbas?”, en Asociacion Nueva Antropologia AC, 9(31): 23-48.
https://www.redalyc.org/pdf/159/15903102.pdf

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-2715


https://doi.org/10.5195/reviberoamer.1997.6197
https://cutt.ly/trOf3X5B
https://revistadeindias.revistas.csic.es/index.php/revistadeindias/article/view/652
https://revistadeindias.revistas.csic.es/index.php/revistadeindias/article/view/652
https://www.jstor.org/stable/44284661

92 Moisés Mayan-Fernandez

Lachatafieré, Romulo. 1993. “La religion santera y el milagro de la Caridad del
Cobre”, en Revista del Caribe, 21: 79-81.

Leal, Rine. prol. 1975. Teatro bufo, siglo XIX, La Habana: Editorial Arte y
Literatura.

Lesta, José y Pedrero, Miguel (2009). Claves ocultas del poder mundial, Madrid:
Edaf S.L.

Lopez de Rego Fernandez, Fernando. 2021. Fidel y el mas alla. El hecho religioso
en Cuba, Madrid: CEU Ediciones.

Masferrer Kan, Elio. 2013. Religion, politica y metodologias. Aportes al estudio
de los sistemas religiosos, Buenos Aires: Libros de la Araucaria.

Miller, Marilyn G. 2004. Rise and Fall of the Cosmic Race: The Cult of Mestizaje
in Latin America, Austin: Texas University.

Moncada, Alberto. 1991. Religion a la carta, Madrid: Espasa Calpe, S.A.

Orozco, Roman y Bolivar, Natalia. 1998. Cuba santa: Comunistas, santeros y
cristianos en la isla de Fidel Castro, Madrid: El Pais Aguilar.
Ortiz, Fernando. 1975. El engafio de las razas, La Habana: Ciencias Sociales.

Ortiz, Fernando. 1987. Contrapunteo cubano del tabaco y el azlcar, Carcacas:
Biblioteca Ayacucho.

Ortiz, Fernando. 1996. Fernando Ortiz y la cubanidad, La Habana: Ediciones
Unioén.

Perilli de Rush, Carmen. 2023. “Mitologias de la revolucion cubana: la
guerrillera”, en Heterotopias: Revista del area de estudios criticos del
discurso, 6(11): 322-339
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9148970

Portuondo Zufiiga, Olga. 1995. La Virgen de la Caridad del Cobre. Simbolo de
cubania, Santiago de Cuba: Editorial Oriente.

Ramirez Calzadilla, Jorge. 1997. “Religion, cultura y sociedad en Cuba”, en
Papers (Universitat Auténoma de Barcelona), 52: 139-153.
https://ddd.uab.cat/record/205

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-271518


https://ddd.uab.cat/record/205

Campo cubano de espiritualidades: Religiosidad mulata y Revolucién socialista 93

Ribeiro, Flavio A. 2014. “Crise e emancipacdo no horizonte das espiritualidades
ndo religiosas”, en Horizonte-Revista de Estudos de Teologia e Ciéncias
da Religido, 12(35): 654-657.
https://periodicos.pucminas.br/index.php/horizonte/article/download/P.21
75-5841.2014v12n35p654/7196

Ribeiro de Oliveira, Pedro A. 1978. “O Catolicismo do Povo”, en Evangelizacéo
e comportamento religioso popular. Cuadernos de Teologia Pastoral, 8:
22-33.

Ritzer, George. 1996. La McDonalizacion de la sociedad: Un anélisis de la
racionalizacion en la vida cotidiana, Barcelona: Editorial Ariel.

Rodriguez Bolufé, Olga. 2021. “Imaginarios racializados: impresos sobre tipos
cubanos del espafiol Victor Patricio de Landaluze durante la segunda mitad
del siglo X1X”, en Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura,
48 (2): 115-147. http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S0120-
24562021000200115&script=sci_arttext

Rodriguez, Ruiz, Pablo. 2017. “La antropologia sociocultural en Cuba: historiay
actualidad”, pp. 201-236, en Tocancipa Falla, Jairo, Antropologias en
América Latina: Practicas, alcances y retos”, Popayan: Universidad del
Cauca.

Rosal, Miguel A. 2007. “Religiosidad afroamericana. Cofradias y sincretismo
afrocatdlico, siglos XVI-XIX”, en | Jornadas Nacionales de Historia
Social 30 de mayo-1 de junio de 2007, Centro de Estudios Histdricos

Carlos Segreti: Cordoba.
https://mwww.memoria.fahce.unlp.edu.ar/library?a=d&c=eventos&d=Jev9
652

Torres Gémez de Cadiz, Alejandro. 2015. Protestantismo y Revolucion en
Holguin. Ensayo de historia inmediata, Holguin: Ediciones La Luz.

Serrata, Medar. 2009. “Estrategias para entrar y salir de la mulatidad: El concepto
de poesia mulata en Fernando Ortiz y Tomas Hernandez Franco”, en
Cultura, Diversidad y Didlogo: 1-11. https://cutt.ly/4rOf5X02

Solis Herrera, Ricardo. J. (2012). “Continuidades y rupturas en la configuracién
histdrica de la Ocha (Santeria cubana)”, pp. 113-126, en Serna Moreno,
José M. y Ricardo Solis. eds. Afroamérica: Historia, cultura e identidad,
Ciudad de México: Universidad Nacional Auténoma de México.

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-2715


https://periodicos.pucminas.br/index.php/horizonte/article/download/P.2175-5841.2014v12n35p654/7196
https://periodicos.pucminas.br/index.php/horizonte/article/download/P.2175-5841.2014v12n35p654/7196
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/library?a=d&c=eventos&d=Jev9652
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/library?a=d&c=eventos&d=Jev9652
https://cutt.ly/4rOf5Xo2

94 Moisés Mayan-Fernandez

Uria, Ignacio. 2011. Iglesiay revolucion en Cuba: Enrique Pérez Serantes (1883-
1968), el obispo que salvé a Fidel Castro, Madrid: Ediciones Encuentro.

Valdés, Nelson P. 2001. “Fidel Castro, Charisma and Santeria: Max Weber
Revisited”, pp. 212-241, en Allahar, Anton. ed. Caribbean Charisma:
Reflections on Leadership, Legitimacy and Populist Politics, Kingston:
Lynne Rienner Publishers.

JOURNAL OF THE SOCIOLOGY AND THEORY OF RELIGION (JSTR), 18 (2026): 69-94
ISSN: 2255-271518



