
Tordesillas Revista de Investigación Multidisciplinar

N.º 15 (2018)

TRIM





TRIM
Tordesillas Revista de Investigación Multidisciplinar

15 (2018)  

Jesús Félix Pascual Molina�
Monográfico
IV Jornada de Estudios Latinoamericanos�

Jesús Félix Pascual Molina�
Colectivo Latinoamericano de Estudiantes e Investigadores de Valladolid



TRIM
Tordesillas Revista de Investigación Multidisciplinar

Directora
M.ª Francisca Blanco (Universidad de Valladolid)

Secretario
Jesús F. Pascual Molina (Universidad de Valladolid)

Comité científico
José M. Aroca (Universidad de Valladolid)
Felipe Cano (Universidad de Valladolid)
Dora Giordano (Universidad de Buenos Aires)
Juan Luis González García (Universidad Autónoma de Madrid)
Emily McClung (Universidad Autónoma de México)
Luis Manuel Navas (Universidad de Valladolid)
Fernando Rull (Universidad de Valladolid)
Marcio Soares (Universidade Federal de Minas Gerais)
Miguel Á. Zalama (Universidad de Valladolid)

TRIM se edita por el Centro “Tordesillas” de Relaciones con Iberoamérica, 
de la Universidad de Valladolid (http://ctri.uva.es)

Licencia Creative Commons.

ISSN: 2173-8947.
TRIM aparece indexada en las bases de datos y repositorios: LATINDEX, DICE y 

DIALNET.
TRIM no se responsabiliza de los juicios y opiniones expresados por los autores en sus 

artículos y colaboraciones. 

http://ctri.uva.es


Índice		 			 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 4
Índice

Página
Presentación

José Julián Soto Lara
5

La visión y el gusto japonista de Enrique Gómez Carrillo

The view and the japanese taste of Enrique Gómez Carrillo

David Diez Galindo

13

Presencias y reflejos de América Hispana en el Colegio jesuita de 
Salamanca: 1548-1767 

Presences and reflexes of Hispanic America in the Jesuit College of 
Salamanca: 1548-1767 

Cristo José de León Perera

23

Relaciones hispano-indígenas en la frontera norte: el presidio como 
instrumento de control social (siglo XVIII)

Hispanic-Indian relationships on the northern frontier: the presidio as an 
instrument of social control (18th century)

Alejandro García Malagón

37

El flautista italiano Achille Malavasi y los comienzos de la interpretación 
de la flauta Boehm de metal en Iberoamérica, 1848-1862

The Italian flautist Achille Malavasi and the beginnings of the performance of the 
Boehm flute of metal in Ibero-America, 1848-1862

Pablo E. Ramírez Césped

55

Jesús Félix Pascual Molina




Índice		 			 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 4
Belén de Sárraga: un nodo feminista en las redes revolucionarias de 
Latinoamérica

Belen de Sarraga: a feminist node within the revolutionary networks in Latin 
America

Sylvia Hottinger-Craig

73

Análisis etnohistórico de las resistencias y transformaciones de los Napo 
Runa

Ethnohistorical Analysis of the Resistances and Transformations of the Napo 
Runa

Delfina Magnoni

89



 
TIRM, 15 (2018): 5-11. 

  ISSN: ISSN: 2173-8947  

Presentación 
 

JOSÉ JULIÁN SOTO LARA 
 
Universidad Autónoma de Barcelona-CONICYT (Chile) 
jose.julian.soto@gmail.com 
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2263-1674 
 
Cómo citar: Soto Lara, José Julián, «Presentación», TRIM, 15 (2018): 5-
11. 
 

 
En los más de cinco siglos de contacto entre España y América, la 

historiografía sobre este último territorio nunca antes gozó de una 
diversidad de miradas como hoy en día; de la atención de los 
investigadores, traducida en una divulgación copiosa año tras año sobre 
papel y en la web; de la profundidad temática y fineza teórico-
metodológica para comprender ese pasado; y, lamentablemente, de su 
instrumentalización con objetivos teleológicos. 

Las tres primeras características son fácilmente constatables. Si bien 
durante el siglo XIX el interés hacia la historia de América se concentró 
en los aspectos políticos, actualmente se ha enriquecido con 
aproximaciones hacia la economía y la cultura. Las revistas científicas 
circulantes en Iberoamérica que publican esos estudios proporcionan 
periódicamente insumos al conocimiento, favoreciendo la renovación del 
“estado de la cuestión”. En efecto, esa circulación de información devela 
desde qué perspectivas teórico-metodológicas los historiadores examinan 
sus fuentes. Tal vez este aspecto sea el que, como una consecuencia 
imprevista, permita distinguir historiadores “teóricos” e historiadores 
“tradicionalistas”. 

Los primeros siguen las discusiones filosóficas, antropológicas y 
sociológicas de los últimos cuarenta años, tratando de armonizar sus 
documentos históricos dentro de una red conceptual amplia. En ocasiones, 
olvidan los momentos político-intelectuales europeos en los cuales fueron 
escritos esos textos y, también, los contextos geográficos de producción 
distantes, por cierto, de América. Espiritualmente, necesitan de un “otro 
epistemológico”, ejercicio semejante al practicado por los 



6 José Julián Soto Lara 
 

 
TRIM, 15 (2018): 5-11. 
ISSN: 2173-8947  

“tradicionalistas” quienes mantienen estricta fidelidad hacia los relatos 
civilizatorios y providencialistas germinados en el ala más conservadora 
del españolismo, defendiendo un estatus absolutamente verídico de la 
fuente como “realidad” y no como “construcción” textual de aquella. 

¿Cómo superar esta antítesis en virtud de una comprensión de la 
historia americana que, a la par, no descuide el fortalecimiento del tejido 
social iberoamericano? 

Sin la intención de ofrecer un recetario fijo y, por el contrario, con la 
convicción de continuar el aprendizaje entre quienes escriben la historia 
de América, allí y en España, deseo compartir tres disposiciones sugestivas 
para pensar cómo resolver esa cuestión. Mi elección, por supuesto, implica 
su reformulación constante y una conciencia crítica hacia las prácticas 
escriturales y sociales de quienes se dedican a este campo. 

En primer lugar, me parece fundamental aprehender la teoría social 
con el objetivo de actualizar el pensamiento histórico con los 
posicionamientos complejos que realizan las ciencias vecinas de la 
historia. Anteriormente habíamos mencionado la importancia de la 
filosofía, la antropología y la sociología; sin embargo, esa lista se extiende 
si valoramos los beneficios que otorgan para la historia de América la 
politología, la lingüística, el periodismo, el derecho y la comunicología, 
por ejemplo. Una historiografía bien equipada con los avances de las 
ciencias sociales trabaja las fuentes aquilatando paso a paso sus 
vinculaciones, tácitas o implícitas, con las teorías, subteorías y conceptos 
adecuados. De la mano con esta impronta teorética está el imperativo de 
clarificar por escrito los fundamentos metodológicos que hacen 
comprensibles al gremio qué estrategias analíticas se han llevado a cabo. 
En la historiografía es importante explicar cómo se llegó al 
establecimiento de una conclusión, por lo tanto, es prioritario demostrar 
procedimientos más que inflar los escritos con paráfrasis ad hoc. 

De lo anterior se desprende nuestra segunda orientación. La sinergia 
teórico-metodológica constantemente evaluada por los pares en los centros 
universitarios y en los congresos de la especialidad debieran ser prácticas 
que morigerasen el antagonismo de los “teóricos” con los por ellos 
bautizados “positivistas”. La historia de América si suscita controversias 
debe tener canales de comunicación científicos, como las revistas o los 
mencionados congresos donde se pongan a prueba los fundamentos de las 
interpretaciones de los historiadores. Poco vale construir enemigos 
internos, sino más bien desafiar desde la lógica a quienes no compartan las 
posiciones conscientemente tomadas después de un tiempo de reflexión y 



Presentación 7 
 

 
  TRIM, 15 (2018): 5-11. 

  ISSN: 2173-8947  

comprensión de una temática puntual. El enfrentamiento saludable para la 
historiografía debe tener más de episteme que de doxa, como lo afirmara 
Pierre Bourdieu para el caso de la sociología. 

En tercer lugar, para pulir los filos de ambos grupos me parece 
adecuado promover una reflexión de orden gnoseológico. Personalmente, 
mi interés se sitúa en el área de la “verdad” en su dimensión diacrónica, 
por ser ésta una palabra de uso corriente en el diálogo de los historiadores. 

Nos parece que al retomar el problema de la “verdad” en la historia 
podemos coincidir críticamente con algunos planteamientos dedicados a 
pensar esa relación. Por lo tanto, estas cuestiones epistemológicas no son 
nuevas. Cuando Adam Schaff en 1971 publicó su Geschichte und 
Wahrheit acusó el desinterés de los historiadores hacia este tema y, en un 
tiempo y espacio más cercano, Julio Aróstegui criticó la preparación de los 
futuros historiadores, empeñados –según el granadino– por comprender las 
cosas “como realmente sucedieron” (2001: 37).  

En el caso del intelectual polaco me parece pertinente la 
categorización de tres formas de comprender la relación sujeto 
cognoscente y objeto. En la primera el sujeto es pasivo y contemplativo 
del objeto, de modo que el conocimiento de ese es un “reflejo”. La segunda 
se centra totalmente en el sujeto quien es el creador de la realidad. Por 
último, la contrapartida de ambas propuestas establece “una relación 
cognoscitiva en la cual el sujeto y el objeto mantienen su existencia 
objetiva y real, a la vez que actúan el uno sobre el otro” (1971: 86). 

Una vez ponderadas las tres formas, luego de enlazar deliberadamente 
sujeto-historiador y objeto-fuente, y encaminados por la última de 
aquellas, parece evidente que el vínculo entre la “verdad” y las palabras es 
un nudo pertinente para pensar sus implicaciones historiográficas. La 
razón: la historiografía, pese a la inclusión de nuevas fuentes, mantiene 
una dependencia importante de los documentos escritos. Por eso me parece 
oportuno reflexionar, como lo hizo Gadamer (1998), sobre las “palabras” 
que permiten al sujeto ser “diciente”, es decir, llegar a ser por medio de lo 
que se sostiene con ella y que, por cierto, uno defiende. Las “palabras” 
utilizadas por el ser diciente erigen “una pretensión de validez 
permanente” (1998: 21). Eso permite entenderlas, en la propuesta del 
filósofo alemán, como “texto” y como un “enunciado” que, si bien no es 
irrefutable tiene una validez limitada, pues se prolonga mientras no sea 
demostrada la cosa contraria. Tal fenómeno guarda relación con una 
cualidad inmanente de los “textos”, denominado por Gadamer scopus o 
propósito desde el cual éstos deben ser entendidos. Beuchot (2016), en 



8 José Julián Soto Lara 
 

 
TRIM, 15 (2018): 5-11. 
ISSN: 2173-8947  

relación al “texto” (y puntualmente al documento histórico) va un poco 
más lejos que Gadamer, pues propone entenderlo como un signo con 
sentido y referencia. Con sentido, porque posee un potencial que implica 
poder comprender algo que sucedió; con referencia, porque se enraíza a 
hechos pasados que quiere referenciar. 

Las “palabras”, ahora comprendidas como “textos” referidos al 
pasado, nos heredan la posibilidad de formar nuestra “conciencia 
histórica”. Ese conjunto de pensamientos y valores hacia acontecimientos 
y procesos pretéritos es privativo, en la perspectiva gadameriana, de 
nosotros, los sujetos modernos. Para Gadamer, la “conciencia histórica” es 
un privilegio que permite explicar el presente por el pasado y a la vez 
considerar la relatividad de todas las opiniones (2017: 41) o valorar, para 
enfatizar aún más el planteamiento, “las posibilidades de una multiplicidad 
de puntos de vista relativos” (2017: 42). La “conciencia histórica”, a la 
vez, delega al sujeto un sentido histórico que se contrapone a la actitud 
ingenua que uno puede desarrollar para acercarse al pasado cuando lo 
evalúa desde “nuestras verdades adquiridas” (2017: 43).  

Por eso, creo atractivo cuestionar el lugar de dónde surge la “verdad” 
al momento de redactar un artículo científico. Una luz para responder ese 
problema también es encendida por Gadamer (1977). En su visión, la 
“tradición” hereda en la conciencia de los observadores prejuicios difíciles 
de definir y apreciar por ellos mismos. La situación así se plantea más 
compleja, puesto que en un plano social la existencia de verdades 
producidas por la tradición más que por otros procedimientos racionales 
da un sello particular a cada época. En palabras de Gadamer: “Cada época 
entiende un texto transmitido de una manera peculiar, pues el texto forma 
parte del conjunto de una tradición por la que cada época tiene un interés 
objetivo y en la que intenta comprenderse a sí misma” (1977: 366). 

Si aceptamos la proposición anterior, podemos estar en pie de 
considerar la “verdad” como una meta del intelecto más que como algo 
dado. En Historia y Verdad Paul Ricoeur (1990) demostró que la “verdad” 
como abstracción intemporal e impersonal se debe entender más bien 
como una tarea propuesta a sujetos concretos en una dimensión temporal 
y personal. Para él, buscar la “verdad” interpela al sujeto para descubrir 
algo propio, invitándolo a plantear cuestiones que nadie más puede hacer 
en su lugar. Y, a pesar de la longevidad de su obra, pocos podrán desmentir 
una afirmación muy válida para quienes intentamos explicar la historia 
americana: “la estrechez de mi condición, de mi información, de mis 
encuentros, de mis lecturas, dibuja ya la perspectiva finita de mi vocación 



Presentación 9 
 

 
  TRIM, 15 (2018): 5-11. 

  ISSN: 2173-8947  

de verdad” (1990: 49). Por lo tanto, el desplazamiento que debemos 
realizar de una definición “monádica” de verdad debiese transitar hacia un 
terreno, como lo sostuvo el filósofo francés, donde se construyan 
definiciones intersubjetivas de la misma. Porque, acaso no es cierto que en 
los usos de las palabras y la creación de textos por parte de los historiadores 
éstos crean “tramos que los documentos permiten o no, pero que en sí 
mismos nunca contienen” (2000: 195). 

Así las cosas, se debe considerar seriamente el acto interpretativo de 
los analistas de los documentos históricos sobre América, pues el sentido 
de éstos no finaliza en el papel, sino que establece una relación con quien 
lee y, más importante aún, con el contexto histórico de ese lector. Dicho 
esto, creo en la necesidad de operar un giro pragmático en la investigación 
y la escritura de artículos que permita al escritor dar cuenta de esa 
“conciencia histórica” y de los límites de la perspectiva asumida en su 
creación. De modo contrario, los historiadores jóvenes estaríamos 
practicando un “historicismo” que, en palabras de Gadamer, revelaría el 
olvido de nuestra propia historicidad. 

En los seis trabajos que siguen se aprecia un esfuerzo por lograr los 
tres aspectos sugeridos al comienzo para proseguir en la ruta de la 
comprensión histórica de América y, por medio de ese ejercicio, fortalecer 
el tejido humano Iberoamericano.  

En concreto, los artículos de los jóvenes historiadores españoles 
David Diez, Cristo de León y Alejandro García, todos interesados en las 
dinámicas histórico-culturales de América dan cuenta de un trabajo bien 
documentado y novedoso en sus marcos de referencia. En el caso de Diez, 
quien desde hace un tiempo se dedica al mundo oriental, apreciamos cómo 
el multifacético intelectual guatemalteco Enrique Gómez Carrillo 
enriqueció su vida política con el estudio del Japón, evidenciando la 
fascinación producida por ese país en Occidente en la contemporaneidad. 
Por su lado, León, quien presenta aquí una adecuada síntesis del ingreso 
de americanos al Colegio jesuita de Salamanca, nos invita a pensar el siglo 
XVI desde un ángulo que vincula la historia de la religión y la educación 
y que, como lo enfatiza, se basa en documentación dispersa, lo que ha 
dificultado la atención historiográfica. García, por último, se adelanta un 
poco más en el tiempo y detecta un cambio importante sobre la 
representación de la figura del indio en el siglo XVIII. Con el objetivo de 
transformarlo en un vasallo útil, sostiene, el presidio jugó un papel clave 
como órgano de control social de esos sujetos en la frontera norte de la 
Nueva España.    



10 José Julián Soto Lara 
 

 
TRIM, 15 (2018): 5-11. 
ISSN: 2173-8947  

Pablo Ramírez, Sylvia Hottinger-Craig y Delfina Magnoni, de Irlanda, 
Argentina y Chile, respectivamente, invitan al lector para retomar la senda 
de los siglos XIX, XX y XXI. Ramírez sitúa su atención sobre un artista 
destacado: el flautista italiano Achille Malavasi. El autor, quien también 
es un connotado flautista, detalla con minuciosidad la introducción de la 
flauta de sistema Boehm realizada por Malavasi en Iberoamérica. Luego, 
Hottinger-Craig continúa en su artículo sistematizando la rica 
documentación que maneja sobre la labor política de Belén de Sárraga, 
importante intelectual y masona nacida en Valladolid quien, en la 
interpretación de la historiadora, constituyó un nodo feminista 
revolucionario en la Hispanoamérica de comienzos del siglo XX. Por 
último, Magnoni presenta un interesante informe etnohistórico en el que, 
fruto de su trabajo de campo en Ecuador con los Napo Runa, establece 
cómo la vigencia de ellos se relaciona con su capacidad “transformacional” 
para integrar dentro de su sistema de valores los propios de las culturas 
dominantes. 

Todos estos trabajos fueron discutidos el 9 de marzo pasado durante 
la IV Jornada de Estudios Latinoamericanos celebrada en la Universidad 
de Valladolid, casa de estudios que desde la primera versión de ese 
encuentro la ha respaldado. En las cuatro reuniones el Colectivo 
Latinoamericano de Estudiantes e Investigadores de Valladolid, 
organizador de las jornadas, ha contado con el patrocinio del Centro 
«Tordesillas» de Relaciones con Iberoamérica (CTRI), quien además hace 
más de una década ha puesto en contacto a cientos de estudiantes que se 
dan cita en la “Reunión de Jóvenes Investigadores Iberoamericanos”. Para 
todo el equipo humano del CTRI, mi más profundo agradecimiento. 
 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
Aróstegui, Julio (2001), La investigación histórica: teoría y método, 

Crítica, Barcelona. 
 
Beuchot, Mauricio (2016), Hechos e interpretaciones. Hacia una 

hermenéutica analógica, México, Fondo de Cultura Económica.  
 
Gadamer, Hans-Georg (1998), Arte y verdad de la palabra, Ediciones 

Paidós Ibérica S. A. 
 



Presentación 11 
 

 
  TRIM, 15 (2018): 5-11. 

  ISSN: 2173-8947  

Gadamer, Hans-Georg (2017), El problema de la conciencia histórica, 
Madrid, Editorial Tecnos. 

 
Ricoeur, Paul (1990), Historia y verdad, Ediciones Encuentro, Madrid. 
 
Ricoeur, Paul (2000), “Narratividad, fenomenología y hermenéutica”, 

Anàlisi, 25, pp.189-207.   
 
Schaff, Adam (1976), Historia y verdad, Barcelona, Crítica. 



 
   

 

 



 

 
TIRM, 15 (2018): 13-21. 

  ISSN: ISSN: 2173-8947  

La visión y el gusto japonista de Enrique Gómez 
Carrillo 
 
The view and the japanese taste of Enrique Gómez 
Carrillo 
 

DAVID DIEZ GALINDO 

 

Universidad de Zaragoza 

david194_@hotmail.com/daviddiezgalindo19@gmail.com 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0581-7365 

 

Cómo citar: Diez Galindo, David, «La visión y gusto japonista de Enrique Gómez 

Carrillo», TRIM, 15 (2018): 13-21. 

 

Resumen: Enrique Gómez Carrillo, periodista, escritor y diplomático guatemalteco, fue una de las 
personalidades más relevantes de su país en las primeras décadas del siglo XX. Figura destacada 
no solo por su relevancia como político, sino también por haber escrito una gran cantidad de 
libros, de todo tipo de géneros, destacando por encima de ello las crónicas sobre sus viajes por el 
mundo y, principalmente, su estudio del mundo Oriental, sobre todo de Japón, país por el cual 
existía una gran fascinación en Occidente desde la década de los 70 del siglo XIX. 
Palabras clave: Japón; viaje; crónica, bohemio. 
 
Abstract:  Enrique Gómez Carrillo, Guatemalan journalist, writer and diplomat, was one of the most 
important personalities of his country in the first decades of the 20th century. Outstanding figure 
not only for its relevance as a politician, but also for having written a large number of books, of all 
kinds of genres, highlighting above all the chronicles about his travels around the world and, 
mainly, his study of the Oriental world, especially from Japan, country for which there was a great 
fascination in the West since the 70s of the 19th century. 
Keywords: Japan, travel, chronic, bohemian. 
 
Sumario: Introducción – Inicios literarios – Carrera política – Carrera periodística – 
Reconocimiento de su figura y últimos años de vida. 
Summary: Introduction – Literary beginnings – Political career – Journalistic career – Recognition 
of his figure and last years of life. 
 

 
INTRODUCCIÓN 
 

Enrique Gómez Tible, mejor conocido como Enrique Gómez Carrillo 

fue uno de los personajes más influyentes de Guatemala en los últimos 



14 David Diez Galindo 
 

TRIM, 15 (2018): 13-21. 

ISSN: 2173-8947  

años del siglo XIX y primeras décadas del siglo XX. Nació en Ciudad de 

Guatemala un 27 de febrero de 1873 y se le conoce por sus numerosas 

ocupaciones, tales como crítico literario, escritor, periodista o diplomático. 

 

 

 

Fig. 1. Enrique Gómez Carrillo. (Fuente: Literatura guatemalteca) 

 

Como escritor se le conoce por sus más de ochenta escritos, de 

diferentes géneros, pero donde sobre todo se le admira es por sus crónicas 

internacionales o libros de viaje. Tenía una forma de escribir muy diferente 

y perfeccionista para la época, por lo cual se ganó el apodo de “El Príncipe 

de los Cronistas”. Sobre todo, también era conocido por su vida bohemia 

y viajera, como eran los personajes importantes de la vida parisina de 

finales de siglo, así como por sus matrimonios con las artistas Aurora 

Cáceres,
1
 Raquel Meller y Consuelo Suencín. 

 

  
1
  Para saber más consulte: Cáceres, Aurora (1929), Mi vida con Enrique Gómez Carrillo, 

Madrid, Co. Iberoamericana de Publicaciones. 

 



La visión y el gusto japonista de Enrique Gómez Carrillo 15 
 

 

   
TIRM, 15 (2018): 13-21. 

  ISSN: ISSN: 2173-8947 

 

Fig. 2. Gómez Carrillo con su esposa, Consuelo Suencín (Fuente: 

Biografíayvidas.com) 

 

1. INICIOS LITERARIOS 
 

Sus padres se llamaban Agustín Gómez Carrillo, de origen español, y 

Josefina Tible, de origen belga. Durante sus primeros años de vida la 

familia viajó bastante entre España y América del Sur, sobre todo entre El 

Salvador y Guatemala, donde Enrique había nacido. En sus primeros años 

estuvo estudiando en el Instituto Nacional Central de Varones de la capital. 

A modo de anécdota hay que mencionar que durante esos años se cambió 

su apellido por “Gómez Carrillo” debido a que sus compañeros le 

criticaban mucho y le habían adjudicado el mote de “El Comestible”, por 

lo cual se puso los dos apellidos de su padre.  

Gómez Carrillo no era un gran estudiante por estos momentos, por lo 

cual dejó el instituto y empezó su carrera como escritor. Redactó su 

primera columna en el periódico El Imparcial, en 1889, hablando de una 

manera despectiva sobre la figura del historiador guatemalteco José Milla 



16 David Diez Galindo 
 

TRIM, 15 (2018): 13-21. 

ISSN: 2173-8947  

y Vidaurre. Fue parte de numerosas críticas, aunque de este momento se 

vio su talento por la escritura. 

A partir del año 1890 empezó a trabajar en el periódico El Correo de 
la Tarde, cuyo director era el célebre poeta Rubén Darío, que por aquellos 

momentos se encontraba viviendo en el país. Debido a su potencial, el 

presidente guatemalteco le concedió una beca para estudiar en España. 

Con 18 años ya se encontraba en París, empapándose de la vida bohemia 

característica de la capital francesa por aquellos momentos, antes de acudir 

a España. Incluso perdió dicha beca, la cual sería devuelta cuando embarcó 

definitivamente en Madrid.  

En España publicó su primer libro titulado Esquisses, donde habla de 

diferentes escritores de la época, y colabora con grandes publicaciones 

españolas como Madrid Cómico, La Vida Literaria, Blanco y Negro o La 
Ilustración Española y Americana. Se volvió a trasladar de nuevo un año 

después en París, donde adquirió una gran fama.  

En los siguientes años volvió a encontrarse viajando entre París y El 

Salvador-Guatemala. Es conocido el caso del naufragio en uno de estos 

viajes, que tuvo lugar en las costas de Colombia, donde fue recibido como 

uno de los supervivientes y donde recibió la ayuda y el cariño de muchos 

ciudadanos. Ya en estos últimos años de siglo Gómez Carrillo era un 

escritor reconocido, el cual tenía una reputación de consumado seductor, 

algo que perduró durante toda su vida.  

 

2. CARRERA POLÍTICA 
 

Su carrera política comenzó en el año 1898 como portavoz del 

presidente Estrada Cabrera, nombrado posteriormente como cónsul de 

Guatemala en París. Sin dejar atrás sus trabajos literarios, su gran 

repercusión dentro de los grupos más influyentes hizo que años más tarde 

fuese nombrado también como representante-cónsul de Argentina en la 

capital francesa, nombrado por el presidente Hipólito Yrigoyen. 

 
3. CARRERA PERIODÍSTICA 
 

Como corresponsal de prensa en Europa había muy pocos con su 

categoría e importancia. Colaboró con un sinfín de publicaciones a nivel 

mundial: En Argentina con los diarios La Nación y La Razón; en Cuba, 

con El diario de la marina o en España, donde trabajo en periódicos como 

El Liberal, realizando más de 2600 crónicas entre los años 1899 y 1920, 



La visión y el gusto japonista de Enrique Gómez Carrillo 17 
 

 

   
TIRM, 15 (2018): 13-21. 

  ISSN: ISSN: 2173-8947 

La Esfera, Electra, El Imparcial o ABC, donde hizo 570 crónicas entre 

1921 y 1927.  

Es conocido por sus principales atribuciones en materia de crónica 

internacional sobre todo en varios aspectos: El primero que se podría 

destacar sería el reportaje que realizó sobre la Rusia Zarista en el año 1905. 

Gómez Carrillo viajó a San Petersburgo junto al director de El Liberal, 
Alfredo Vincenti, donde conoció realmente lo que era por aquellos 

momentos el gobierno del zar Nicolás II. Hay que recordar que entonces 

se vivieron una serie de represiones y revoluciones que iban desde el 

movimiento obrero hasta algunos oficiales y nobles. Todas sus 

contribuciones en este aspecto quedaron reflejadas en su libro La Rusia 
actual.  

Dentro de este campo también habría que destacar todo lo mencionado 

en relación con Tierra Santa, donde viajó en el año 1913 realizando 

posteriormente un libro titulado Jerusalén y la Tierra Santa, con una gran 

critica religiosa. Fue excomulgado por varios obispos en ambos 

continentes, pero Rubén Darío resume mejor quien resultó airoso al final: 

“es lo más firme, lo más sentido, lo más meditado de toda su obra... Si este 
diablo de hombre quisiera, aún después de la excomunión, ¡lo prologaría 
ahora un cardenal” 

En el momento de la Primera Guerra Mundial, ejerció de corresponsal 

en los tres primeros años de conflicto como corresponsal de El Liberal, 
donde dio a conocer los verdaderos horrores que podían existir en el frente. 

Algunas de sus publicaciones en este aspecto son: Crónica de la Guerra 
(1915), Reflejos de la Tragedia (1915), En las Trincheras (1916), En el 
Corazón de la Tragedia (1916) y La Gesta de la Legión (1918), obra que 

relata la historia de los voluntarios españoles e hispanoamericanos en la 

Legión Extranjera francesa en África durante la guerra. 

 

3.1. Su gusto por el país del Sol Naciente 
 

Sin duda, lo más bello de su producción literaria son las crónicas que 

realizó con respecto a las visitas al Lejano Oriente. Todo comenzó en el 

año 1905, con motivo de la victoria del Imperio Japonés sobre los rusos, 

Gómez Carrillo convenció a los directores de los periódicos donde 

trabajaba para visitar el Lejano Oriente. El objetivo periodístico del viaje 

era informar a los lectores de El Liberal y La Nación sobre la situación de 

Japón como país vencedor, las consecuencias que produjo la guerra y el 



18 David Diez Galindo 
 

TRIM, 15 (2018): 13-21. 

ISSN: 2173-8947  

rumbo que tomaba el poderoso imperio. Sus reportajes no sólo dan cuenta 

de las costumbres políticas, sociales de los países que visitó, sino que, 

como corresponde a un experimentado seductor, también da cuenta de las 

costumbres y tradiciones eróticas de dichos países. De sus apuntes publicó 

varios libros: 

 

- De Marsella a Tokio, sensaciones de Egipto, la India, la China y 
el Japón, publicado en el año 1906 y cuyo prólogo estaba escrito 

por Rubén Darío, donde se centra en apoyarlo como artista y no 

como un periodista cualquiera. En este libro se va configurando, a 

través de una serie de contenidos, la imagen de Japón que se creó 

en Europa gracias a todos aquellos intermediarios que se 

interesaron por conocer el país como Edmond de Goncourt, 

Percival Lowell, Pierre Loti o Lafcadio Hearn.
2
 

 

  
2
 Véase De Marsella a Tokio: sensaciones de Egipto, la India, la China y el Japón, (1912), 

París, Garnier Hermanos. 

Fig. 3. Portada original del 
Libro “De Marsella a 

Tokio…”. 1906. (Fuente: 

Departamento de Educación, 

Universidad Francisco 

Marroquín) 



La visión y el gusto japonista de Enrique Gómez Carrillo 19 
 

 

   
TIRM, 15 (2018): 13-21. 

  ISSN: ISSN: 2173-8947 

- El Alma Japonesa publicado en 1907 y dedicado al presidente de 

Guatemala Manuel Estrada Cabrera por hacer “del culto de la 

enseñanza popular una religión moderna”.   

Es un libro formado por catorce capítulos, donde se habla de 

distintas facetas y características de la personalidad japonesa, tanto 

individual como colectiva. Son características como el amor que 

los japoneses sientes por la naturaleza, que forma parte 

imprescindible de su religión; las figuras de la geisha y el samurái, 

que son, quizá, los iconos nipones más representativos de la época; 

de la muerte, y la costumbre del suicidio ritual; de cuestiones 

religiosas en un país donde se aúnan confucionismo, budismo y 

sintoísmo; la figura del emperador, a quien Gómez Carrillo 

describe como una figura anacrónica en medio de la modernidad 

que supone, etc. De todo esto se desprende un profundo 

sentimiento de amor por la cultura, ritos o historia japonesa.
3
 

 

 

 

 

Fig. 4. Portada de la edición original de “El alma japonesa”. 1907. 

(Fuente: Revista Ecos de Asia). 

 

- El último de ellos sería El Japón heroico y galante, escrito en 1912, 

donde narra una crónica del viaje por las calles de Tokio, su 

  
3
  Véase la edición de El alma japonesa (2014), Santander, Quálea. 



20 David Diez Galindo 
 

TRIM, 15 (2018): 13-21. 

ISSN: 2173-8947  

sociedad, sus costumbres y el antiguo pasado heroico que se 

empieza a transformar con el caos de la industria masiva y el 

crecimiento poblacional que conllevó.
4
 

 

 

 

 

Fig. 5. Portada de la edición original de “El Japón heroico y galante”. 1912.  

 

4. RECONOCIMIENTO DE SU FIGURA Y ÚLTIMOS AÑOS DE VIDA 
 

Hay que recordar que Gómez Carrillo era un personaje muy respetado 

y admirado a nivel europeo, aunque es probablemente en su país de 

nacimiento donde menos se conoce la obra de Gómez Carrillo, siendo 

también donde más se crítica. La cultura oficial guatemalteca ha ignorado 

al cronista, dándole la espalda a su obra y a su persona. Luis Cardoza y 

Aragón ha sido responsable directo de la imagen negativa que los 

guatemaltecos se han formado de Gómez Carrillo desde la segunda mitad 

del siglo XX. En sus dos libros de memorias le dedica sendos capítulos 

donde lo denigra y crítica con gran exageración. No logra ocultar el 

resentimiento y la envidia por aquel célebre cronista, a quien el mismo 

  
4
  Edición de: El Japón: heroico y galante (2011), Valladolid, Universidad de Valladolid: 

Secretariado de Publicaciones e Intercambio Editorial. 



La visión y el gusto japonista de Enrique Gómez Carrillo 21 
 

 

   
TIRM, 15 (2018): 13-21. 

  ISSN: ISSN: 2173-8947 

Cardoza y Aragón frecuentaba durante sus años de juventud en París, y a 

quien le dedicó su primer libro de poemas. 

Tras una vida basada en una actitud bohemia y viajera, con muchos 

cambios en la misma, Gómez Carrillo murió en París el 27 de noviembre 

de 1927, y fue sepultado en el cementerio de Père Lachaise, junto a los 

restos de su esposa Consuelo.  

 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

Bujaldón de Esteves, Lila (2001), El modernismo, el Japón y Enrique 
Gómez Carrillo, Argentina, Revista de Literaturas Modernas. 

 

Cáceres, Aurora (1929), Mi vida con Enrique Gómez Carrillo, Madrid, Co. 

Iberoamericana de Publicaciones. 

 

Castrillo Salvador, Violeta (1999), Realidad y ficción en las crónicas 
impresionistas de Enrique Gómez Carrillo. 

 

Gómez Carrillo, Enrique (1921), El encanto de Buenos Aires, Madrid, 

Mundo Latino. 

 

- La Grecia eterna (2010), Sevilla, Renacimiento. 

- El Japón: heroico y galante (2011), Valladolid, Universidad de 

Valladolid: Secretariado de Publicaciones e Intercambio Editorial. 

- El alma japonesa (2014), Santander, Quálea.  

- Treinta años de mi vida (2011), Sevilla, Renacimiento. 

- Ciudades de ensueño (1943), Madrid, Espasa-Calpe. 

- De Marsella a Tokio: sensaciones de Egipto, la India, la China y el 
Japón, (1912), París, Garnier Hermanos.  
 

Mendoza, Juan Manuel (1946), Enrique Gómez Carrillo; estudio crítico-
biográfico: su vida, su obra y su época, Guatemala, Tipografía Nacional. 

 

Torres Espinosa, Enrique (2007), Enrique Gómez Carrillo, el cronista errante, 

Guatemala. 



 
   

 

 



 

 
TRIM, 15 (2018): 23-35 

  ISSN: 2173-8947 

Presencias y reflejos de América Hispana en el Colegio 

jesuita de Salamanca: 1548-1767  

 

Presences and reflexes of Hispanic America in the 

Jesuit College of Salamanca: 1548-1767  
 

CRISTO JOSÉ DE LEÓN Y PERERA 
 
Universidad de Salamanca-CUNALIX-IEMYRhd 
deleper@usal.es  
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1647-1424 
 
Cómo citar: León Perera, Cristo José de, «Presencias y reflejos de América Hispana en 
el Colegio jesuita de Salamanca: 1548-1767», TRIM, 15 (2018): 23-35. 
 
Resumen: El Colegio jesuita de Salamanca fue uno de los más importantes de toda Castilla 

debido a su cercanía con la Universidad y vinculación gremial con esta (la Universidad de la 

Corona y del Papado) desde 1570. Este Colegio ha quedado en el olvido de los historiadores 

debido a la fuerte dispersión de la documentación. Aspiramos a presentar la presencia de 

americanos que entraron en el Colegio y a aquellos que fueron a América y que quedaron 

registrados en los manuscritos inéditos de la Compañía. En definitiva, la doble presencia de la 

América Hispana en una institución internacional que en su ámbito local –Castilla- se presentaba 

como pionera en la formación de los futuros misioneros. 

Palabras clave: misiones, jesuitas, universidad, demografía. 

 
Abstract:  The Jesuit College of Salamanca was one of the most important colleges of Castilla due 

to its proximity to the University and union link with this (the University of the Monarchy and 

the Papacy) since 1570. This school has been forgotten by historians due to the strong dispersion 

of documentation. We aspire to present the presence of Americans who entered the College. 

We cannot forget those that certainly went to America and that were recorded in the internal 

manuscripts of the Company. In short, the double presence of Hispanic America in an 

international institution that, in its local context was presented as a pioneer in the formation of 

future missionaries. 

Keywords: missions, Jesuits, university, demography. 

 

Sumario: El impulso misionero ignaciano y sus repercusiones en América – El Colegio de la 

Compañía en Salamanca – El ensueño americano salmantino – Conclusiones 

Summary: The Ignatian missionary impulse and its repercussions in America – The College of the 

Company in Salamanca – The American dream of Salamanca – Conclusions. 

 

 



24 Cristo José de León y Perera 

 

 
TRIM, 15 (2018): 23-35. 
ISSN: 2173-8947 

1. EL IMPULSO MISIONERO IGNACIANO Y SUS REPERCUSIONES EN 

AMÉRICA 
 

Para comenzar el presente artículo, y sin deslizarnos en demasía del 
tema presentado, debemos recordar que el primer impulso de Ignacio y 
sus primeros compañeros era encaminarse a Jerusalén1 pero puesto que:  

[…] in quello anno non passavano navi in Levante, perchè li venetiani 
havevano rotto con turchi (Autobiografía, 94).  

Hasta el momento nada igual había sucedido. Tras la espera del año 
de prórroga, en el que la esperanza no dejó de desvanecerse, decidieron 
pasar a Roma. Aún continuaban sin pasaje para esas naves que 
culminasen los sueños e ilusiones creadas y debían orientar sus vidas 
hacia nuevos sentidos2.  

En Roma, Sede Petrina, decidieron presentarse ante Paulo III para en 
obediencia ir a cualquier territorio siguiendo el modelo de los apóstoles. 
Entre estos nuevos supuestos podía incluso encontrarse la posibilidad de 
llegar hasta las Indias3.  
  
1 “[…] Li 9 compagni vennero a Vinetia il principio del [15]37. La si divisero a serviré 
per diversi hospital. Dopo 2 o 3 mesi se n´andorono tutti a Roma a pigliar la 
benedittione per pasarse in Hierusalem. Il pelegrino non andò per causa del Dottor 
Ortiz, et anche del nuovo Cardinale Theatino. Li compagni vennero da Roma con pólice 
di 200 o 300 scudi, li quali gli furono dati per elemosina per pasarse in Hierusalem; et 
loro non gli bolsero pigliare senon in pollice; li quali dipoi, non potendo andaré in 
Hierusalem, gli rendettero a quelli che gli havevano dati […]”. Autobiografía, 93.  
2 “Poi, finito l´anno [1537-1538], et non si trovando passaggio, si deliberono di andaré a 
Roma […]”. Autobiografía, 96. 
3 “Anno 1538 cum venissent omnes nostri Romam, videremusque nec tunc patere viam 
proficiscendi hoc anno Hierosolymam, accepimus facultatem, qua possemus tanquam 
apostolici praedicatores ubique praedicare, et audire confessiones. Fecit autem nobis 
diploma Cardinalis Neapolitanus, qui tunc erat legatus Romae; fecit autem ipsum mense 
maii. Velit Dominus ut sciam recognoscere partem meam in tantis beneficiis in 
communi nobis ab ipso collatis toto eo anno, in quo habuimus tam multas 
contradictiones nostris bonis propositis, transivimusque per tot ignes probationum, 
maxime ab inquisitione, quam procuravimus fieri de nobis, factaque tandem est non 
obstantibus quamlibet magnis favoribus in contrarium. Fuit etiam memorabile 
beneficium et quasi totius Societatis fundamentum, quod eodem anno post habitam 
sententiam nostrae purificationis, cum nos ipsos praesentaremus in holocaustum 
Summo Pontifici Paulo 3º, ut videret in quo possemus serviré Christo in aedificationem 
ómnium, qui sunt sub potestate sedis apostolicae, in paupertate perpetua, et parati etiam 
ire ex obedientia sua etiam ad extremos Indos; voluit, inquam, Dominus ut nos 
acceptaret et de nostris propositis gauderet. Quapropter Semper ero obligatus, et quilibet 



Presencias y reflejos de América Hispánica en el Colegio jesuita… 25 

 

 
 TRIM, 15 (2018): 23-35. 

  ISSN: 2173-8947 

Aunque entendemos que no es necesaria una explicación sobre a qué 
se referían por tales Indias en una obra de este calado, a pesar de lo cual, 
puntualizar que se tratan a los dominios no europeos de las coronas 
hispánica y lusitana y evitar así malentendido alguno.  

En el mismo 1538, Diogo de Gouveia –que había conocido a Ignacio 
en París-, indicaría a Juan III el envío de alguno de los seguidores de 
Ignacio a sus territorios indianos. Es decir, aquellos que conocieron y 
trataron al fundador recibieron en cierta medida su celo evangelizador. 
Tras las pertinentes solicitudes al Sumo Pontífice, Ignacio destinó en 
1540 a Francisco Javier y a Simão Rodríguez a tal misión, pasando en un 
primer momento por Lisboa. 

Esta no será la única petición realizada en 1538. La otra será 
formulada al Embajador español en Roma –Marqués de Aguilar- para 
que el Papa enviase a algunos compañeros ignacianos a los territorios 
extraeuropeos de la Corona Hispana4. Estas gestiones no prosperaron 
puesto que Carlos I no mostró afecto hacia este grupo que aún no tenía la 
esencia y prestigio de una Orden religiosa.  

Recuérdese que aún no se ha producido la fundación propiamente 
dicha. El Monarca Hispano posee una imagen bien distinta que la 
ofrecida por esos “soldados de Cristo” sobre cuál es la perfección 
religiosa y los tintes monásticos por lo que debía atravesar 
necesariamente. 

Continuando con la evolución cronológica, años más tarde, en 1543, 
con la Compañía aprobada el Obispo de Calahorra, don Juan Bernal Díaz 
de Luco, miembro del Consejo de Indias, solicitó al ya electo Prepósito 
General de la Compañía (Ignacio de Loyola) que se diese como destino 
las Indias a algunos jesuitas, el cuál obtendrá por respuesta que era al 
Pontífice a quien correspondía tal menester5. 

Encontrándose en trámites la fundación institucional salmantina, en 
1547, el Obispo de Michoacán en Nueva España (Vasco de Quiroga), 
solicitó al Padre Antonio Araoz varios jesuitas para su Diócesis quien, 
por escasez de personal cualificado y las necesidades existentes en el 
territorio Peninsular relacionadas posiblemente con las fundaciones 
  

aliorum, reddere gratias ipsi Domino messis universae ecclesiae catholicae, id est, Iesu 
Christ domino nostro, qui dignatus est declarare voce sui Vicarii in terra (quae est 
manifestissima vocatio), voluit, inquam, nobis indicare placere sibi ut serviremus ei, 
vellque se uti nobis in aeternum”. MHSI. Font. Narrat. I, pp. 41-42. 
4 Cfr. MHSI. Epp. Ign. I, pp. 134-136. 
5 Cfr. MHSI. Epp. Ign. I, pp. 239-242. 



26 Cristo José de León y Perera 

 

 
TRIM, 15 (2018): 23-35. 
ISSN: 2173-8947 

complutenses y charra, así como la necesidad de enviar sujetos al 
Concilio6, desestimaría tal solicitud. Es por tanto el momento pertinente 
para presentar al domicilio Salmantino y sus particulares características. 
 
2. EL COLEGIO DE LA COMPAÑÍA EN SALAMANCA 
 

A pesar de las importantes lagunas historiográficas por las que 
atraviesa el domicilio jesuítico salmantino (De León (2018): 387-397) 
sabemos que, durante toda la trayectoria colegial (sobre todo en sus 
primeras décadas) la demografía jesuítica estuvo marcada por la 
admisión entre sus filas de diversos miembros del Claustro de la 
Universidad. Esto se debe a la fuerte explosión creada dentro de la propia 
Academia como consecuencia del estilo de vida llevado por los 
miembros de la Compañía salmantina. 

De igual manera, llega hasta nosotros el impacto jesuítico en la 
ciudad universitaria. Todo aquel que pase por el entorno del Colegio Real 
–y más concretamente por la fachada de su templo- siente, al menos en 
los sentidos, el impacto de tal magnitud.  

Pero quizá, la faceta más importante del recinto colegial de la 
Compañía la constituya su carácter de núcleo, donde se gestaron las 
diferentes cuestiones teológicas que marcaron las principales disputas 
internacionales dentro del propio Catolicismo, sobre todo en lo que 
respecta a temáticas relacionadas con las naturalezas de Cristo, la 
divinidad de María y al antiguo problema de la gracia, entre otras. 

En el Colegio de Salamanca se formaron buena parte de las élites 
españolas pertenecientes a esta Orden religiosa, así como de otros 
estudiantes desvinculados de las Constituciones de la Compañía, pero 
conocedores de su influjo intelectual. Tenemos, por tanto, la convicción 
de que este estudio, con sus logros y desaciertos, es necesario para 
comprender con mayor exactitud a la Salamanca universitaria.  

Cierto es que no nos encontramos en el momento, ni tampoco en el 
lugar, oportuno para describir la demografía jesuítica del Tormes pero 
debemos indicar algunas directrices sobre las cuales continuar con 
nuestro estudio. 

  
6 Cfr. MHSI. Epp. Ign. I, p. 360. 



Presencias y reflejos de América Hispánica en el Colegio jesuita… 27 

 

 
 TRIM, 15 (2018): 23-35. 

  ISSN: 2173-8947 

 
Fig. 1. Evolución demográfica de la Compañía de Jesús en Salamanca:  

1548-1767 (Fuente: elaboración propia). 
 

En la figura anterior (realizada con diversidad de fuentes –en su 
mayoría a partir de las relaciones nominales de los jesuitas del Colegio 
de Salamanca que aparecen en los Catálogos Trienales conservados en el 
Archivum Romanum Societatis Iesu-) observamos una franja temporal 
que transcurre cada cincuenta años desde la llegada del Padre Miguel de 
Torres hasta el año de la expulsión. Es decir, desde 1548 hasta 1767 por 
lo que las fechas extremas del eje temporal serán 1500 y 1800.  

En el campo demográfico aunque continúa con constantes picos no 
posee duda. Se mantiene con una tendencia de ascenso dando como 
resultado un déficit obvio en el ámbito de la economía7. Su tendencia 
demográfica podría quedar resumida en una niñez que abarcaría desde 
1548 hasta 1615, un período de soltura juvenil desde el mencionado 1615 
hasta 1730 que daría comienzo a la madurez; ésta se toparía con una 
muerte precoz en 1767 sin la peculiar decadencia –al menos 
demográfica8– de la vejez. 
  
7 Sirva tan sólo a modo de ejemplo cómo en 1678 –desde 1675 se produce una 
disminución demográfica- mantiene algo más de dos decenas de las que puede 
permitirse creándose una deuda de 280.000 reales aproximadamente. Cfr. ARSI. 
Provincia Castellana 19, fol. 106r. 
8 A lo largo de este capítulo se contextualizan las aparentes decadencias por las que 
atravesó el Colegio de Salamanca intentándose dar una serie de razones por las que no 
deben ser entendidas como tal según una visión de conjunto sino, más bien, como 
diferentes procesos de especialización del domicilio en un contexto de la Provincia 
jesuítica de Castilla. 

0

10

20

30

40

50

60

70

80

90

100

1500 1550 1600 1650 1700 1750 1800



28 Cristo José de León y Perera 

 

 
TRIM, 15 (2018): 23-35. 
ISSN: 2173-8947 

Estamos haciendo referencia al vivero de toda la Provincia jesuítica 
de Castilla que, en palabras del Padre Isla, se conocía como “[…] aquel 
taller de sabiduría y de virtud, reconocido siempre por tal, no sólo de toda 
España, sino de toda Europa sabia y cultivada […]” (De Isla (1999): 
132). 
 
3. EL ENSUEÑO AMERICANO SALMANTINO 
 

Una vez presentadas las pinceladas fundamentales de la institución a 
estudiar continuaremos con las solicitudes realizadas a Roma para que la 
Compañía mandase a sus hijos en misión a la América Hispánica. En 
ellas observamos que la primera, continuando con la evolución 
cronológica interrumpida, se realiza expresamente a Salamanca, el 12 de 
enero de 1549: 

Para Strada y Torres, etc. Vltra de responder a otras cosas, se dize que se 
procura del mare magnum y otras gratias, y entre ellas las que pide. 
Que no se dan sus cartas al Cardenal de Coria, por no le hazer afloxar en 
el medio que él ha tomado de la signatura; pero en breue se verá si es al 
propósito darle tal carta o no, etc. 
Los buenos subiectos inbíen. 
Al México inbíen, si le pareze, haciendo que sean pedidos, o sin serlo9. 

Conjunto a los problemas fundacionales salmantinos ocasionados 
por el Cardenal Francisco de Mendoza se relata la primera solicitud de 
misioneros para las Indias, concretamente para México, en el domicilio 
de Salamanca.  

Comenzaba de esta manera la evangelización espiritual de las 
Américas por parte de la Compañía de Jesús en Salamanca encumbrado 
finalmente con la fundación Regia del Colegio del Espíritu Santo. 
Dejando a un lado la evolución de tales territorios y las dificultades por 
establecer la sede principal y demás controversias surgidas 
continuaremos con las relaciones entabladas en Salamanca. 

En cierta manera, desde el año 1549 se estableció un contrato sin 
redactar mediante el cual el domicilio que se había situado cercano a la 
Universidad de la Monarquía Católica mandaría a las misiones de 
ultramar a una serie de individuos tras haber realizado en él su 
formación.  

  
9 MHSI. Epp. Ign. VIII, p. 302. 



Presencias y reflejos de América Hispánica en el Colegio jesuita… 29 

 

 
 TRIM, 15 (2018): 23-35. 

  ISSN: 2173-8947 

Sin lugar a dudas, esta costumbre llegó a ser un pesado yugo. La 
razón por la que sostenemos esta afirmación es que, el supuesto contrato 
conllevaba que, independientemente de las necesidades locales, se 
recibiese directamente para ser enviados a las provincias situadas en el 
continente americano10. 

Deberíamos recordar que principalmente haremos referencia a los 
virreinatos de Nueva España (fundamentalmente a Los Ángeles, México 
y Santiago de Cuba) y del Perú. Unas trayectorias ultramarinas que 
poseerán un marco religioso-católico, hispánico e intelectual. 
 
3. 1. Americanos admitidos y su contexto 
 

Salamanca se trata de un domicilio formativo en el que el dominio 
en el campo de las letras y la destreza necesaria en ellas no eran 
meramente un alarde. Para ser aceptados en la Compañía (y 
especialmente en Salamanca) debían dominar las Artes con verdadera 
amabilidad y una muestra de ello sería la redacción de su registro en 
puño y letra junto al momento de la admisión. 

Podemos resumir la evolución de los pretendientes a ingresar en la 
Orden en tres períodos, con un total de mil doscientos noventa recibos, 
caracterizados por momentos álgidos y posterior caída.  

Un primer período –el más extenso– corresponde al más fructífero y 
transcurre entre 1548 y 1647; momentos de instalación y auge en una 
urbe universitaria. En las primeras dos décadas se encuentra una 
explosión que continuara incrementándose hasta llegar a un total de 
ciento noventa y cinco –cifra más alta de todo el proceso- entre 1588-
1607. Seguidamente se observa un pequeño desnivel, de 3´59%, para 
terminar este primer período con un total de ciento veintisiete admitidos.  

El segundo período es el resultante del nuevo edificio colegial 
gracias a la magnificencia regia. Estamos haciendo referencia al tiempo 
que transcurre entre 1648 y 1707. A pesar de que en el plano 
demográfico continua el progresivo aumento en lo que respecta a las 
admisiones se desciende casi un 53´80%.  

  
10 Como ejemplo sirvan los casos de los hermanos Cristóbal Pancho (Alaejos, 
Valladolid), Pedro Marcos (Palencia), Baltasar Correa (Braga) y Mateo de la Torre 
(Santiago de Compostela) que se recibieron el 28 de abril de 1672 en el Colegio Real de 
la Compañía de Jesús de Salamanca “[…] para la Provincia de Paraguay”. Cfr. USAL. 
BG. Ms. 1549, fol. 48r-48v. 



30 Cristo José de León y Perera 

 

 
TRIM, 15 (2018): 23-35. 
ISSN: 2173-8947 

Los rigores para la admisión ascendían disminuyéndose el número. 
El Colegio Real se convertía en el centro provincial destinado a la 
formación teológica en el contexto castellano. La movilidad de la Orden 
le otorgaba constantes habitantes a sus paredes por lo que los recibidos 
serían personas con un seguimiento considerable lo que debe unírsele que 
ya no se trataba de una novedad en la urbe. 

El tercer período es completamente contrario a la demografía 
jesuítica salmantina. Estamos haciendo referencia a un total de sesenta 
años (1708-1767) en los que tan sólo juran cumplir los votos evangélicos 
según el pensamiento ignaciano ciento cuarenta y cuatro -11´16% del 
total-. En 1767 tan solo se acepto el recibo de una persona, el Hermano 
Manuel Martín11; esto no es una anomalía sino que entre 1748 y 1767 
hay carestía pues dieciocho serán, tan solo, los recibidos. 

Una vez presentada las admisiones salmantinas puntualicemos los 
datos de nuestra investigación. De territorios americanos localizamos un 
total de diez admitidos, lo cual asciende a un 9´71% de los extranjeros y, 
tan solo a un 0´78% del total de los admitidos en Salamanca. Del 
Virreinato de Nueva España serán siete los recibidos (5´82% de los 
extranjeros) en diferentes franjas temporales y, concretamente, a México 
pertenecían un 4´85%. El Virreinato del Perú no es que tenga mejores 
resultados entre los recibos puesto que tan sólo un sujeto tenía tal 
procedencia lo cual supone un 0´97% de los extranjeros. 

 

 
Fig. 2. Admitidos fuera del territorio peninsular de la Corona Hispana: 

1548-1767 
(Fuente: elaboración propia) 

 

  
11 USAL. BG. Ms. 1549, fol. 219r-219v. 

0

2

4

6

8

10

12

14

Port
ugal

Fr
anci

a

M
éxi

co

It
alia

Canari
as

Rom
a

Polo
nia

Vie
na

EEU
U

Ir
la

nda

Am
bere

s

Cuba

Fl
andes

Perú

Ale
m

ania

1548-1567 1568-1587 1588-1607 1608-1627 1628-1647 1648-1667

1668-1687 1688-1707 1708-1727 1728-1747 1748-1767



Presencias y reflejos de América Hispánica en el Colegio jesuita… 31 

 

 
 TRIM, 15 (2018): 23-35. 

  ISSN: 2173-8947 

Si tan sólo indicásemos los admitidos las relaciones con la América 
Hispana se presentarían deficientes. Concretamente, en el Virreinato de 
Nueva España, cuando aún no llevaban siete meses, recibieron la primera 
vocación, al párroco de santa Catalina, el sevillano Bartolomé de Saldaña 
(abril de 1573) aunque se tuvo que esperar algunos meses más (julio de 
1573) para que se admitiese al primer jesuita natural de México –Juan de 
Tovar-. 

Esto se debe a que por dichas fechas se fundó el Colegio de San 
Pedro y San Pablo (Cfr. Díaz y de Ovando (1951)). Dicho colegio utilizó 
el modelo de la Ratio según las modificaciones aportadas en París, Alcalá 
y Salamanca, que será tratado en el capítulo destinado al estudio y 
formación de la Orden. Para ello era necesario que llegasen a México 
jesuitas que fuesen conocedores de tales normativas y estuviesen 
experimentados en su práctica. 

Una oligarquía letrada perteneciente a la propia Compañía que 
pretenderán captar a sus homónimos del Virreinato de Nueva España. En 
estos territorios no serán en los únicos que podamos señalar una 
proyección internacional del Colegio de Salamanca. A modo de ejemplo 
señalaremos a los padres Gaspar Hernández y Pedro Ramírez; el primero, 
tras fundar la Provincia de Andalucía pasó a Italia como Viceprovincial 
de Nápoles12 y el segundo, salmantino, fue Rector de Goa y llegó 
navegando hasta Japón13.  
 
3. 2. Itinerantes salmantinos: modelos de virtud 
 

El 23 de octubre de 1562 vendría por estudiante de teología el Padre 
Maestro Pedro Martínez por orden de Nadal, Comisario General, y de 
Araoz, Provincial14. De él, tras su muerte en Florida como mártir se dijo: 

  
12 “El año de [15]52 entró aquí el Padre Gaspar Hernández, natural de Toledo. Pasó el 
año de 54 a fundar la Provincia de Andaluzía. Fue aquí coadjutor operario. Desde 
Andaluzía pasó a Italia, gobernó varios colegios, fue Viceprovincial de Nápoles. Bolvió 
a España. Murió en Toledo año de 1576”. USAL. BG. Ms. 1547, fol. 3r. 
13 “El año de [15]54 entró aquí el Padre Juan de León. Natural de Salamanca. Escribe 
del el Padre Luis de Valdivia: como también del Padre Pedro Ramírez de Bernuy, el 
qual entró este año y su recibo está en este libro. Así mesmo escribe del Padre 
Gerónimo Ramírez de Portillo, recebido este año. Del Padre Pedro Ramírez, que 
después pasó a la India y aviendo sido Rector en Goa y navegando al Japón se ahogó 
[…]”. USAL. BG. Ms. 1547, fol. 3r. 
14 Cfr. USAL. BG. Ms. 1547, fol. 18v.  



32 Cristo José de León y Perera 

 

 
TRIM, 15 (2018): 23-35. 
ISSN: 2173-8947 

[…] Ad haec, optomam pietatis indolem nactus, valde meditationibus 
delectabatur, per quas ad Dei cognitionem ex rerum conditarum 
contemplatione conscenderet (Alegambe (1658): 38). 

No sólo destacó por su profunda vida interna o incluso su gran 
intelecto sino que su celo evangelizador le llevó a África y 
posteriormente a Florida, 

[…] ergo alacres instaurato cursu vnum, itemque alterum populum 
praetergressi, ad Insulam modici ambitus, Tacatucurum nomine, in 
Adolescentes quatuor piscatui intentos incidunt. Placuit quibusdam e 
scapha propius ad eos accederé, minus probante Pater MArtinio. 
Adolescentes fine cunctatione vim piscium magnam obtulere. Sed vnus 
celericursu proripuit se. Inde aliqua suspicio suborta fraudis. 
Descenderant aliquot Belgarum in ripam; perexigua in aqua constiterat 
scapha, in eaque Pater. Nec mora, plus quadraginta Tacatucurani 
confluunt. Duodecim in scapham intrant: ceteri consistunt in littore. Hic 
Florius; nequaquam mihi ora placent: non hic vultus amicorum sunt, 
Pater; facessamus a terra. Pater iussit vocari Belgas. Dum hi aduocati 
scapham ineunt, quídam Barbarorum post terga medios Pater Martinium, 
duosque Belgas repente furtim complexi, cum iis dant sese in flumen; 
viribusque praeualidi examinanitos aerumnis, ac dolose implícitos in littus 
asportant. Alius Florii guttur inuasit, iniecta vtraque manu, sed is eluctans, 
eo se modo, mordicus abrepta barbaro manus parte, euoluit, Pater 
Martinius in oculis omnium miseram e scapha spectantibus carnificinam, 
poitquam pertractus ad terram est, cum genibus vt potuit insistens, 
extulisset ad caelum manus, capite claua infracto, expirauit. Similiter duo 
Belgae occisi & spoliati. Dies, quo haec patrata sunt, non omnino 
exploratus est, annus fuit 1566. Qui reliqui eran in scapha vix e sagittis 
elapsi hostium, raptim progressi: altero die procul conspecto nauigio, 
actum de se quoque putabant […] (Alegambe (1657): 47).     

De esta manera se había perpetuado en el recuerdo no sólo local –
bien de los domicilios en los que estuvo o bien en aquel territorio que le 
vio morir- sino que se extendía mediante la imprenta por numerosas 
bibliotecas siendo leído y ejemplificando a los futuros hijos de Ignacio. 

El relato sigue narrando las virtudes heroicas no sólo durante su vida 
y defunción sino también los prodigios realizados a aquellos que se 
acogían a su sangre derramada.  

Este no es el único ejemplo que podemos reseñar puesto que no es 
difícil encontrar alguna referencia a los márgenes de las admisiones 
señalando una muerte digna de recuerdo. De forma más que apretada –



Presencias y reflejos de América Hispánica en el Colegio jesuita… 33 

 

 
 TRIM, 15 (2018): 23-35. 

  ISSN: 2173-8947 

evidenciándose que no se tenía claro lo redactado para el recibo- en 
agosto de 1566 el Hermano Diego Martínez Serrano indica que es natural 
de Ribera, en el Maestrazgo de Santiago (Extremadura) y que fue 
recibido con licencia del Provincial a manos del Rector. Tenía 23 años y 
había cursado la Filosofía o Artes y la Teología15. 

Es tal el aprovechamiento del espacio que se queda sin lugar para 
que rubrique lo redactado por lo que carecemos de dicha firma. En no 
mejor condición, al margen izquierdo –por otra mano- se indicará que 
“pasó al Pirú [sic.] con el Padre Joseph de Acosta por orden del Padre 
Francisco de Borja, año 1571, donde murió santamente a 2 de abril de 
1626. Está en el archivo un compendio de su vida”16. 

Nosotros no hemos localizado dicho compendio lamentablemente. A 
pesar de lo cual, estamos ante una nueva muestra del recuerdo y la 
memoria ejercitada en los domicilios de la compañía –concretamente en 
el de Salamanca- a aquellos hijos suyos que mostraron a lo largo de su 
vida y sobre todo de su muerte una serie de virtudes heroicas que 
merecían ser recordadas e imitadas. 

Cierto es que no todos los casos de martirio se producen en estas 
tierras pero si los más numerosos. Como contrapeso señalemos a Juan 
Baptista de Vaeza que fue recibido el 14 de mayo de 1579 por Gaspar 
Astete17 y recibió la palma del martirio en Japón mientras predicaba el 
evangelio el 7 de mayo de 1626 (Alegambe (1657): 366-367). Tan sólo 
mencionar el nombre de algunos otros que se recibieron en Salamanca y 
terminaron entregando su vida; no pretendemos indicarlos todos puesto 
que no es la finalidad de este apartado sino que, recordar a esos que, en 
este período, eran un paradigma rememorado constantemente y ahora 
hasta ahora, habían quedado en el olvido colectivo, puesto que Clío los 
había olvidado. Estos son Juan del Valle18, Bernardo Doro de Cisneros19, 
Diego Rodrigo de Orozco20, Alonso Rodríguez21, Alonso Arias22, entre 
otros muchos. 

 
  
15 AUSA. BG. Ms. 1547, fol. 38v. 
16 AUSA. BG. Ms. 1547, fol. 38v. 
17 USAL. BG. Ms. 1547, fol. 83r. 
18 USAL. BG. Ms. 1548, fol. 2v. Cfr. Alegambe (1657): 296-297. 
19 USAL. BG. Ms. 1548, fol. 20r. Cfr. Alegambe (1657): 295.  
20 USAL. BG. Ms. 1548, fol. 27r. Cfr. Alegambe (1657): 295-296. 
21 USAL. BG. Ms. 1548, fol. 40r. Cfr. Alegambe (1657): 396.  
22 USAL. BG. Ms. 1548, fol. 75v.  



34 Cristo José de León y Perera 

 

 
TRIM, 15 (2018): 23-35. 
ISSN: 2173-8947 

CONCLUSIONES 
 

El sueño americano se extendía por tanto más allá de aquellos que 
buscaban una mejora de su situación vital. En el Colegio de Salamanca se 
narraban historias en tiempos de asueto relacionados con estos otros 
habitantes que habían residido entre esas paredes y que ahora habían 
ganado la vida eterna23 y aún más allá, se recibían cartas en las que se 
narraban los sucesos por los que pasaban los trasladados y cuando no las 
annua que se imprimían para el conjunto de la Orden desde Roma24. 

Tradición, memoria, realidad y mitificación se entrelazaban. 
Aventuras vividas por algunos jesuitas que no en pocos casos serían 
aureoladas al ser contadas oralmente. Sueños ilusionadores; un mundo 
por explorar que se encontraba no sólo más allá de los muros colegiales 
sino también de las fronteras Atlánticas. 

A pesar de esto, no todos los que partieron a los territorios 
americanos recibieron la palma del martirio. El Licenciado don Francisco 
de Lugo –recibido el 12 de marzo de 1600- “pasó a las Indias de Nueva 
España donde lee Teología i la había leído en Santiago en esta 
Provincia”25; otro ejemplo es don Diego Ramírez Fariña –recibido el 19 
de febrero de 1614- que “[…] siendo muy antiguo y predicador del Rey 
pasó al Nuevo Reyno de Granada y allí murió”26. 

Una vinculación salmantina con el territorio americano más allá de 
la propia Universidad (González (1992)). Asuntos que han quedado en el 
olvido popular pero también, en el aún más complejo, estudio del 
investigador. 
 
 
 
 
  
23 Cfr. USAL. BG. Ms. 666, fol. 8v-9r; USAL. BG. MS. 666bis, fol. 8v-10v. 
24 “Con las de Vuestra Reverencia de 20 de octubre y 21 de noviembre reçebi el papel 
que el P. Juan de Montemayor a hecho acerca del viaje de la India. He lo visto y lo e 
hecho ver a otros y después de aver considerado despacio lo que se debe hazer en el uso 
del privilegio que su Magestad a dado a ese Collegio, e tomado la resolución que 
escribo al Padre Provincial de quien Vuestra Reverencia la sabrá”. ARSI. Provincia 
Castellana 9. Epistola Praepositum General, 11 iul. 1622 – 20 iun. 1630, fol. 110r. 
Carta enviada del Prepósito General a Francisco de Prado –Rector en Salamanca- el 12 
de febrero de 1624. 
25 USAL. BG. Ms. 1548, fol. 20v. 
26 USAL. BG. Ms. 1548, fol. 40r. 



Presencias y reflejos de América Hispánica en el Colegio jesuita… 35 

 

 
 TRIM, 15 (2018): 23-35. 

  ISSN: 2173-8947 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

Alegambe, Philippo (1657), Mortes illvstres et gesta eorum de Societate 
Iesu, Roma, Typographia Varessi. 

 
Alegambe, Philippo (1658), Heroes et victimae charitatis Societatis Iesv, 

Roma, Tipografía Varesii. 
 
De Isla, José Francisco (1999), Historia de la Expulsión de los jesuitas 

(memorial de las cuatro provincias de España de la Compañía de 
Jesús desterradas del Reino a S. M., el Rey don Carlos III), Alicante, 
Instituto de Cultura <<Juan Gil-Albert>>-Diputación Provincial de 
Alicante. 

 
De León Perera, Cristo José (2018), “Los jesuitas en la Salamanca 

Moderna: estado de la cuestión”, en Miguel Anxo Pena González e 
Inmaculada Delgado Jara (coords.), Humanismo cristiano y reforma 
protestante (1517-2017), Salamanca, Universidad Pontificia de 
Salamanca, pp. 387-397. 

 
Díaz y de Ovando, Clementina (1951), El Colegio Máximo de san Pedro 

y san Pablo, México, Instituto de Investigaciones Estéticas. 
 
González Guerra, Miguel (1992), Seis rectores americanos de la 

Universidad de Salamanca, Salamanca, Universidad de Salamanca. 



 
   

 

 



 

 
  TRIM, 15 (2018): 37-54. 

  ISSN: 2530-609X 

Relaciones hispano-indígenas en la frontera norte: el 
presidio como instrumento de control social (siglo 
XVIII) 
 
Hispanic-Indian relationships on the northern frontier: 
the presidio as an instrument of social control (18th 
century) 
 

ALEJANDRO GARCÍA MALAGÓN  
 
Universidad de Salamanca 
Agarcm07@gmail.com  
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9828-0690 
 
Cómo citar: García Malagón, Alejandro, «Relaciones hispano-indígenas en la frontera 
norte: el presidio como instrumento de control social (siglo XVIII)», TRIM, 15 (2018):37-
54. 
 
Resumen: Durante el siglo XVIII los españoles tendieron a repensar la figura del indio y a 
convertirlo en un sujeto útil. Igualmente, las nuevas ideas dadas por la Ilustración permitieron la 
apertura de nuevos sistemas de subordinación que contravenían los poderes del Antiguo 
Régimen. Así pues, estas ideas aplicadas a una institución fronteriza como el presidio provocaron 
una evolución en el mismo hasta llegar a ser un órgano de control social. Igualmente, se tendió al 
control y conducción de los comportamientos de los indígenas norteños, dotándoles de una cierta 
racionalidad para convertirlos en vasallos útiles. 
Palabras clave: Control Social; Sujeto útil; Presidio; Indio; Mundo salvaje. 
 
Abstract:  During the eighteenth century the Spaniards tended to rethink the figure of the Indian 
and to make him a useful subject. Also, the new ideas given by the Enlightenment allowed the 
opening of new systems of subordination that contravened the powers of the Old Regime. Thus, 
these ideas applied to a border institution such as the prison caused an evolution in it until it 
became an organ of social control. Likewise, they tended to control and conduct the behavior of 
the northern Indians, giving them a certain rationality to turn them into useful vassals. 
Keywords: Social Control; Useful Subject; Preside; Indian; Wild World. 
 
Sumario: Introducción – La transformación del “otro mundo” – El presidio novohispano como 
cuerpo útil. Un órgano de control social – Creando al sujeto útil: la interacción con el mundo 
caótico – Conclusiones. 



38 Alejandro García Malagón 
 

 
TRIM, 15 (2018): 37-54. 
ISSN: 2173-8947  

Summary: Introduction – The transformation of the 'other world' – The “presidio novohispano” 
as a useful body. A body of social control – Creating the useful subject: the interaction with the 
chaotic world – Conclusions. 
 

INTRODUCCIÓN 
Durante el siglo XVIII, y de forma más nítida en segunda mitad, 

podemos advertir que las nuevas dinámicas desarrolladas para el control 
social se fueron imponiendo en los cuerpos sociales, entre ellos el presidio, 
al mismo tiempo que chocaban con los sistemas del poder tradicional o 
personalista que aún pervivía en las instituciones o cuerpos sociales del 
Antiguo Régimen. En efecto, la Ilustración implementó la abstracción de 
ideas o acciones, es decir, tendió a la racionalización de la práctica al 
moldear la conciencia social en favor de la “creencia en la legalidad de las 
ordenaciones estatuidas”, no obstante, no podemos obviar que las bases 
del ejercicio del poder en los presidios durante el siglo XVIII descansaban 
sobre la creencia cotidiana en la santidad de las tradiciones inmemoriales 
y la legitimidad de los señalados por esa tradición para ejercer la autoridad 
(Ritzer, 2012: 240). Así pues, a finalizar el siglo XVIII la institución 
presidial se había convertido en un instrumento para asegurar el control 
social. 

Desde el presidio, entendido como un órgano de control social, 
empezaron a incurrir una serie de prácticas que tendían a interactuar con 
el indígena, es decir, a integrarle en el universo cristiano y español por 
medidas mucho menos violentas y más arraigadas en factores tales como 
el comercio, el regalo, el trato, el buen ejemplo…. Así pues, las 
concepciones del indio se van reinventando a medida que se necesitaba 
crear un cuerpo útil y al servicio de los intereses de los españoles. 

 
1. LA TRANSFORMACIÓN DEL ‘OTRO MUNDO’ 
 

La llegada de Cristóbal Colón a la isla de Guanahani el 12 de octubre 
de 1492 inauguró, entre otras acciones, la génesis relacional entre dos 
mundos opuestos: Europa o el ‘mundo cosmizado’ en base a los principios 
verdaderos de las Escrituras Sagradas, y un nuevo mundo o el “otro 
mundo, un espacio extraño, caótico, poblado de larvas” (Mircea Eliade, 
1981: 20). El imaginario europeo ya conocía ese ‘poblado de larvas’, es 
decir, al otro, cuya asimilación recaía en la figura del bárbaro 



Relaciones hispano-indígenas en la frontera norte: el presidio… 39 
 

 
  TRIM, 15 (2018): 37-54. 

  ISSN: 2173-8947  

grecorromano absorbida en el personaje del moro1 (Kiwiatskowski, 2014: 
30-31). Esta idea asociativa del bárbaro, de raíz clásica, con el moro, 
personaje medieval, efectuó un proceso de transformación y asimilación 
conceptual o ideal en el imaginario europeo pre-moderno en tanto que el 
tándem romano (o griego)-bárbaro evolucionó en cristiano-bárbaro. 

En efecto, según W. I. Thomas y Dorothy Thomas “si los hombres 
definen las situaciones como reales, sus consecuencias son reales” (Ritzer, 
2012: 50), ergo, es “la gente [la que] crea la realidad social”, ahora bien, 
ésta “está sujeta a las constricciones que ejercen las estructuras sociales y 
culturales creadas por sus antecesores” (Ritzer, 2012: 66). Por tanto, 
podemos afirmar que el europeo creó la realidad social de América y con 
ella al indio, no obstante, el indio no era un fenómeno nuevo, sino un pasó 
imaginario asociado al tándem cristiano-bárbaro, una idea que tenderá a 
materializarse en un espacio geográfico nuevo y real y así dotarlo de 
significación. El indio, pues, tenía en común con el moro su barbaridad, en 
otras palabras, pertenecían al mundo caótico que había de ser transformado 
en cosmos, en un orden de perspectivas europeas y cristianas. 

 Sin embargo, ni el nuevo espacio geográfico ni sus gentes aparecían 
en las verdades reveladas en las sagradas escrituras y aceptadas por la 
mentalidad europea, así que, ¿quiénes eran esos indios bárbaros? Una 
pregunta similar debieron de realizarse todos los europeos cuando la idea 
del nuevo mundo se hizo patente. El proceso de preguntarse quiénes eran 
esas gentes nos evoca a la articulación de una idea, ergo, de la realidad 
creída y vivida que dota de significado o identidad al otro. En efecto, la 
vida social es un mundo de relaciones simbólicas (Mauss, 1979: 17) pues 
una sociedad precisa de la simbología para la articulación y transmisión de 
ideas que se materializan de forma “sensorialmente perceptible” y en favor 
de “una convención socialmente aceptable.”2 En consecuencia, la sociedad 
europea imprimió su imagen del bárbaro sobre el indio. 

La idea/concepto del bárbaro se plasmó en una realidad, el indio, 
pudiéndose considerar al indio como objeto, es decir, se insertó en su 
cuerpo una serie de valoraciones y mensajes que articulaban la realidad 
europea. El símbolo del indio bárbaro comenzó a cargarse de significación 
emanada del cosmos cristiano-europeo introduciéndose un elemento 
absoluto para poner fin a la relatividad y confusión de ese otro mundo 
caótico (Eliade, 1981: 19). En este sentido, tanto españoles como 

  
1 George Puttenham en 1589 cotejaba el concepto del bárbaro en los moros. 
2 Diccionario de la Real Academia Española [Consultado: 6 de noviembre de 2016]. 



40 Alejandro García Malagón 
 

 
TRIM, 15 (2018): 37-54. 
ISSN: 2173-8947  

portugueses buscaron en la religión ese elemento absoluto, tomando 
“posesión, en nombre de Jesucristo, de los territorios que habían 
descubierto y conquistado” (Eliade, 1981: 21). Por ejemplo, desde la 
perspectiva de la Corona española el elemento absoluto tenía fuertes 
connotaciones religiosas en base al deber, otorgado por el 
Providencialismo y jurídicamente remarcado en las bulas papales, de 
integrar a ese nuevo espacio geográfico y sus gentes en el cosmos cristiano, 
es decir, de enseñar a las nuevas gentes el verdadero camino de la 
civilización por la fe católica. 

En este sentido, podemos afirmar que en la empresa española fue 
necesario dominar gentes (Elliott, 2006: 76), cuyo fin, como hemos dicho, 
era integrarlas en un cosmos cristiano. A pesar de que este bárbaro no era 
moro, esto es, infiel, si era considerado como pagano (Jiménez, 2006: 33). 
Quizás esta diferencia ya venía marcada desde la conquista de las Canarias 
(1479), ya que en cierto modo supuso un despertar de la curiosidad sobre 
un ‘otro mundo’ y con ello una otredad diferente a la de los vascos, moros, 
judíos…, por tanto no se les otorgó la condición de infieles o apóstatas 
sino que eran hijos de Dios, que debido a su aislamiento, volvieron a caer 
en las tinieblas de la ignorancia (Gruzinski / Bernand, 1996: 101-102), 
adquiriendo los españoles un sentido, una misión para con ese ‘otro 
mundo’: el transformarlo e introducirlo en el cosmos cristiano, esto es, en 
la civilidad. 

En conjugación con nuestro tema de estudio, todo este proceso 
relacional inicial dinamizó una imagen del indio que, con algún que otro 
matiz, llegará a la frontera norte de la Nueva España para dotar de 
significado, incluso de nuevos, a aquellas naciones. 

 
1. 1. El trasvase de la sociedad cosmizada al “otro mundo” 

 
Como acabamos de analizar, la apertura relacional entre Europa y 

América supuso la concesión de significación a esta última, es decir, 
comenzó la transformación de ese ‘otro mundo’ sujeta a las concepciones 
que los europeos trasvasaron de su tierra, como por ejemplo, su sociedad. 

La Corona española a finales del siglo XV y, ya, en el siglo XVI era 
una sociedad corporativa (Gruzinski / Bernand, 1996: 118), modelo y 
concepción de sociedad que llegó al suelo americano con el europeo. Este 
tipo de sociedad propia del Antiguo Régimen “se insertaba en un 
entramado social muy complejo y plural de cuerpos sociales (estamentos, 
casas, oficios, etc.)” (García Malagón, 2017) “cuya pertenencia confería a 



Relaciones hispano-indígenas en la frontera norte: el presidio… 41 
 

 
  TRIM, 15 (2018): 37-54. 

  ISSN: 2173-8947  

sus miembros identidad social, estatus y derechos, y marcaba la frontera 
entre los propios y los foráneos” (Imízcoz Beunza, 2011: 53).  

Estos ‘cuerpos sociales’ estaban institucionalizados e internamente se 
regían por vínculos personales “como los de familia y parentesco, amistad 
y paisanaje, patronazgo y clientelismo, que relacionaban personas y que 
(…) tenían un gran significado para la articulación de los grupos o redes 
sociales que actuaban efectivamente en la sociedad”, además de tejer la 
trama de dicha sociedad formando un conjunto de individuos que llegaban 
a actuar como ‘actores colectivos’ (Imízcoz Beunza, 2011: 54-55). Cuando 
nos referimos a actuar como actores colectivos, hacemos referencia a que 
se comportaban como cuerpos sociales activos, ergo, como ‘sujetos 
activos’ donde “el ejercicio de la autoridad estaba en manos de unos 
señores particulares, [y] su aplicación dependía en gran parte de su 
comportamiento personal” (Imízcoz Beunza, 2011: 57). Igualmente, los 
vínculos dotaban a los individuos de significación ya que los integraba y 
subordinaba dentro de cada ‘corpus social’ que operaba como sujeto 
activo. 

Podemos concluir, que el personal administrativo de la Corona 
española –así como su inserción y réplica en América– estaba formado por 
partidarios personales, en otras palabras, la lealtad personal –la 
vinculación– determinaba la relación de la plantilla administrativa con el 
maestro, es decir, “el personal dependiente del líder [cuya autoridad, según 
el modelo de Max Weber, era de tipo patrimonialista y] tradicional 
obedec[ía] debido a que éste encarna el peso de la tradición” (Ritzer, 2012:  
243). 

 
2. EL PRESIDIO NOVOHISPANO COMO CUERPO ÚTIL. UN ÓRGANO DE 
CONTROL SOCIAL 
 

Durante el siglo XVIII la frontera de la Nueva España desafió los 
esfuerzos de los españoles por instaurar la paz, el orden y la estabilidad 
tanto en la vida de los colonos como en el camino por controlar a las etnias 
que allí habitaban, ya que la gran mayoría de ellas seguían viviendo de 
forma independiente, adaptándose “de algún modo al mundo hispánico y 
viceversa” (Weber, 2007: 16). Estos indios en el siglo XVIII aún eran 
calificados por su “conocimiento de la ceguedad”, es decir, por rehuir de 
los conocimientos que los misioneros les mostraban, pues a juicio de éstos, 
su intención no era otra que “alumbrarlos en la fe, casarlos, y bautizarles 



42 Alejandro García Malagón 
 

 
TRIM, 15 (2018): 37-54. 
ISSN: 2173-8947  

sus párvulos, sin más interés, que esta espiritual ganancia.”3 Durante los 
primeros compases de la expansión y colonización del Septentrión 
novohispano hasta la segunda mitad del siglo XVIII, el proceso de 
integración del indio hacia el cosmos europeo, esto es, del mundo caótico 
al universo ordenado, la misión fue la institución encargada de 
interaccionar e integrar al indio en dicho cosmos. Igualmente, existía otro 
cuerpo social institucionalizado, el presidio, para el afianzamiento de los 
espacios adquiridos, es decir, para la defensa de las fronteras del Imperio.  

La palabra latina praesidium indica un tipo de fortificación romano 
que se usaba para el acuartelamiento de las tropas. A finales del siglo XVI, 
y al igual que el concepto grecorromano de bárbaro, el término praesidium 
se fue materializando en las fronteras del Imperio español como una plaza 
o “sitio de guarnición” (Moorhead, 2004: 4). En 1611 Covarrubias definía 
en su Tesoro de la lengua castellana, o española al presidio como una 
«fuerza donde hay gente de guarnición». Así pues, en la frontera norte de 
la Nueva España, hacia el año 1570, el virrey Martín Enríquez de Almansa 
inspirado en las casas fuertes privadas, así como en la idea del praesidium 
ya aplicada en Marruecos (Moorhead, 2004: 4), ideó un sistema de fuertes 
que facilitara la defensa de los caminos, villas, haciendas o reales de minas 
frente a los recurrentes ataques del otro –el salvaje o bárbaro–, en este caso 
los chichimecas.  

Siguiendo el hilo expuesto en el epígrafe anterior, también en la 
frontera novohispana las “autoridades y simples vecinos compartían una 
filosofía y una mentalidad emanadas de la Corona”4 (Jiménez, 2006: 203). 
Los españoles que llegaban a la frontera procedieron a dotar de significado 
a los nativos norteños, materializándose de forma sensorialmente 
perceptible en el indio-objeto una serie de connotaciones ya insertadas en 
los indios mesoamericanos y antillanos. Al igual que el indio canario sirvió 
de experiencia para valorar al indio descubierto en las Antillas, y ambos, 
para el indio de Tierra Firme (Centroamérica y Sudamérica), todos ellos 
articularon el valor y el mensaje del indio del norte de América, pues 

  
3 “Convite Evangélico a compasión, y socorro de la Viña del Señor, destrozada, y 
conculcada con el Alzamiento de la Pimeria Alta, desde el día 21 de noviembre del año 
de 1751, y sus lastimosos progresos en la siguiente Década, hasta el año de 1766”, en 
Mexicans Manuscripts from UCLA’s Clark Library. Disponible en https: 
//calisphere.org/ítem/ark:/13030/hb5v19p3g7/ [Consulta: 25/07/2018]. 
4 En este caso, nos referimos a la Corona como el cosmos del mundo hispánico. La 
significación política intrínsecamente ligada a una forma de pensar y valores que articulan 
la realidad del cosmos hispánico. 



Relaciones hispano-indígenas en la frontera norte: el presidio… 43 
 

 
  TRIM, 15 (2018): 37-54. 

  ISSN: 2173-8947  

“desde el punto de vista occidental todos ellos se igualaban en su condición 
de naturales” (Bustamante, 2017), en otras palabras, del otro que debía de 
ser integrado al cosmos cristiano. 

Ahora bien, con el pasar de los años, así como por la experiencia a la 
hora de interaccionar con el entorno y el indio, los españoles fueron 
estableciendo nuevas imágenes –significados y valores– sobre el nativo. 
De esta forma las connotaciones entre aquellos nativos que vivían de forma 
sedentaria no podían ser las mismas que la de los nómadas. En efecto, los 
primeros poseían un modo de vida que se desarrollaba en unas plazas, en 
unos templos, en unas casas fijas, …, es decir, en lugar fijo que para estos 
indios tenía un significado y valor gracias a su conexión con el cosmos. 
Era una réplica de su percepción del orden. Los españoles llegaron a 
ocupar este lugar al tiempo que lo transformaron, así pues, a excepción de 
contingentes que mostraron resistencia, no les quedó más remedio que 
adaptarse en ese nuevo universo que los españoles habían impuesto. En 
cuanto a los segundos, no poseían “pueblos permanentes por los cuales 
luchar y morir” (Moorhead, 2004: 7), tampoco tenían templos que les 
fijaran en un lugar dotado de significado pues “presentaban alguna forma 
de culto a los astros, a deidades naturales y a ciertos árboles y hierbas (…) 
[amén de que] se cobijaban en cuevas o en simples chozas de materia 
vegetal” (Jiménez, 2006: 85).  

De esta forma se fue desarrollando una distinción entre el indio 
dominado, integrado o en vías de integrarse en el cosmos hispánico, el 
denominado “indio vecino” del valle de México, frente a los “indios 
salvajes” de la frontera norte (Bustamante, 2017) incapaces de ser 
dominados, es más, su imagen tendió a ser asociada con el demonio más 
aberrante merced a sus continuos asaltos, robos y otras formas de actuar. 
Por ejemplo, los chichimecas causaban muertes de forma indistinta a 
colonos españoles como a los indios que se habían establecido en las 
misiones, al tiempo que se llevaban a sus mujeres e hijos.5 La idea del 
bárbaro sanguinario se fue imponiendo en la frontera como contraposición 
del indio-vecino del valle de México, aquel que ya estaba en vías de ser 
integrado al cosmos cristiano.  

En efecto, la no dominación del otro en la frontera novohispana generó 
una tensión constante, un estado de alerta permanente parecido al de una 
zona de guerra. Esa sensación la podemos denominar como miedo, es 

  
5 “Carta del virrey conde de Coruña al Rey sobre asuntos diversos del virreinato”, 28 
octubre 1582, Archivo General de Indias, México, 20. 



44 Alejandro García Malagón 
 

 
TRIM, 15 (2018): 37-54. 
ISSN: 2173-8947  

decir, que la percepción del miedo, siendo real o no la situación que lo 
provoque, se traduce en el resquebrajamiento del cosmos por la praxis 
establecida por el bárbaro sanguinario. Esta coyuntura de inseguridad 
empieza a forjar nuevas imágenes y representaciones en torno a la 
ferocidad del enemigo, a la prontitud de perder la vida o los bienes (Uribe 
2002: 38). Pero ¿qué es el miedo?  

Podemos diagnosticar al miedo como una reacción primaria e innata 
de los seres conscientes, entre ellos, el ser humano, siendo, pues, una 
“reacción fisiológica de los organismos ante la presencia de peligro o 
amenaza” (Vila/Guerra/Muñoz/Perakis/ Delgado/Figueroa/Mohamed, 
2009: 38). De esta forma analizaremos al miedo humano como “la toma 
de conciencia de un peligro inminente o presente”, esto es, que el miedo, 
al contrario que la sensación de angustia, “tiene un objeto preciso al cual 
se puede enfrentar ya que está bien identificado” (Delumeau, 2002: 9-10). 
Desde esta perspectiva cultural, el miedo sirve como un instrumento para 
“mantener a la comunidad unida frente a un mal o peligro que se presenta 
ajena a la misma” (Kostranje, 2010: 113), en definitiva, “el miedo al otro” 
(Delumeau, 2002: 16). 

Durante el siglo XVIII esta idea del miedo y el otro-bárbaro que se 
había construido en el cuerpo del chichimeca se trasvasó a las etnias aún 
más septentrionales como los apaches, comanches, yumas, pimas, seris…. 
Por ejemplo, en julio de 1727 el Brigadier don Pedro de Rivera haciendo 
noche en un paraje despoblado denominado ‘Cruces de Parras’, descubrió 
que los indios de estas zonas habían causado importantes muertes a los 
vecinos del poblado de Parras (Jiménez, 2006: 293). El nombre de ‘Cruces 
de Parras’ no solo representa la matanza de los vecinos, sino que induce 
un mensaje constante para todo viajero y vecino que pase por el lugar: la 
barbaridad del otro y la necesidad de protegerse. La no dominación del 
indio marcó este carácter del miedo al otro, y la documentación española, 
aún en la década central del siglo XVIII, mostraba como “continuas las 
invasiones y asaltos que hemos recibido y recibimos casi diariamente de 
los indios bárbaros, cuyos daños son continuas lágrimas y gemidos que 
padecen muchas viudas y huérfanos por la pérdida de las vidas de sus 
maridos, padres y hermanos (…).”6 

Como ya hemos mencionado, el sistema de defensa en la frontera fue 
desarrollado por el presidio, un cuerpo social institucionalizado. En efecto, 
tanto los misioneros como los pobladores, incluso los indios vecinos, 
  
6 Archivo General de Indias, Audiencia de Guadalajara, 10. En Jiménez (2006): 49. 



Relaciones hispano-indígenas en la frontera norte: el presidio… 45 
 

 
  TRIM, 15 (2018): 37-54. 

  ISSN: 2173-8947  

notificaban a las autoridades virreinales o peninsulares la instauración de 
un presido para protegerlos del ser salvaje y sangriento que interrumpía la 
estabilización del cosmos: 

 
“(…) los padres de la Compañía [de Jesús] de aquella provincia [Sonora], 
por servir a su majestad, que Dios guarde, darán la carne y maíz necesarios 
para la fábrica del fuerte, y la paga a los oficiales de la obra la darán los 
españoles [los colonos] y los naturales cooperarán con su trabajo personal. 
De esta suerte, quedará aquella cristiandad asegurada (…) corriente el 
beneficio de las minas y todo compuesto sin perjuicio de nadie ni nuevo 
gasto de la Real Hacienda”7. 
 
Desde esta perspectiva podemos analizar al presidio para principios 

del siglo XVIII como un cuerpo social de carácter militar y defensivo que 
tendía a la articulación e interactuación del espacio adquirido. De esta 
forma el presidio tendía a transformar, en virtud de su ejercicio, el mundo 
caótico, en otras palabras, dar estabilidad a la introducción del cosmos 
hispánico en base a su coordinación espacial en las provincias de la 
frontera novohispana. La violencia de los yaquis, pimas, seris, apaches y 
otros grupos de indios, así como la colonización de Texas, verificaron al 
presidio, durante la primera parte del siglo XVIII, como un cuerpo militar 
que ponía remedio al peligro más específico e inminente de un mundo 
desconocido, ergo, empezó a asimilarse en toda la conciencia social como 
un elemento de prevención. 

Igualmente, la mentalidad e intereses emanados desde Madrid tendían 
a rebajar, en la medida de lo posible, las asignaciones económicas para las 
defensas del Imperio. Por ejemplo, tan solo para el Septentrión 
novohispano “se había pasado de destinar 170.000 pesos a finales del siglo 
XVII, pasando por los 251.883 pesos para principios del siglo XVIII hasta 
llegar a los 444.883 pesos antes de la inspección de Pedro de Rivera en los 
años veinte” (García Malagón, 2017). Quizás tanto la idea de prevención 
como la idea de minimizar gastos, fue tendiendo a crear en la praxis un 
nuevo término que se impregnara en el comportamiento del presidio: la 
eficiencia. Con eficiencia quiero exponer que se trató de normalizar 
determinadas actitudes, internas y externas, de la praxis presidial así como 
reponer la disciplina en la tropa, en efecto, el Brigadier don Pedro de 
  
7 “Carta de Daniel Ángelo Marras al padre provincial de Nueva España”, México 3 de 
enero de 1682. Archivo Histórico de Hacienda, México, Temporalidades, leg. 278-7. En 
Elizondo (1999): introducción. 



46 Alejandro García Malagón 
 

 
TRIM, 15 (2018): 37-54. 
ISSN: 2173-8947  

Rivera en 1724 debía de “indagar sobre los abusos indicados, identificar 
otros que pudieran existir, aplicar remedios inmediatos y proponer formas 
y remedios para que terminen permanentemente.”8 

La visita de Pedro de Rivera podemos analizarla como una empresa 
económica, es decir, consiguió reducir la cantidad de 444.883 pesos a 
352.6409, pero también se tendió a normalizar los cambios significativos 
que se habían adoptado en la frontera, esto es en la praxis presidial, como 
por ejemplo cuando tras la revuelta de los indios en 1680 la “mentalidad 
militar cambió, sustituyendo el modelo de fuerte cerrado por otro de 
formas más ligeras” (Arnal, 2010: 114) al tiempo que se transformaba el 
espacio y el carácter defensivo de la frontera ya que los presidios debían 
interconectarse pasando su función de defensa local o regional a una 
función extra-regional, dinamizando su interacción con el mundo salvaje 
o caótico, es decir, lo iba dotando de “estructura, formas y normas” 
(Eliade, 1981: 21). Un ejemplo claro fue la promulgación del Reglamento 
de 1729. 

La visita del Brigadier, así como la posterior documentación española 
relativa a la defensa novohispana nos dejan claro las incesantes luchas por 
el poder en la frontera entre las autoridades locales y la injerencia por parte 
de la Corona. Quizás la novedad, aún desde su primigenia praxis ideal o 
conceptual, es que durante todo el siglo XVIII, y especialmente desde la 
llegada del Brigadier, desde la monarquía se buscó conducir desde las 
instituciones sociales las acciones o pautas de comportamiento tanto de los 
sujetos personales como colectivos al bien común10. 

Ahora bien, a pesar del germen conceptual para normalizar los 
comportamientos de los sujetos, años más tarde aún encontramos como 
algunos capitanes de presidio desconocían dicho Reglamento (Moreno 
Vega, 2014: 132), y cuando lo conocían y se acataba solo se cumplían las 
funciones de forma parcial ya que la autoridad del capitán de presidio era 
conferida por las redes sociales que le promocionaron así como la 
concepción patrimonialista del poder. En efecto, en la praxis seguía 
predominando “el modelo de valores vigente [d]el Antiguo Régimen [que] 
  
8 “El marqués de Casafuerte al Brigadier don Pedro de Rivera”, 14 septiembre 1724. 
Archivo General de Indias, Guadalajara, 144. 
9 Podemos analizar su obra en ALESSIO ROBLES, Vito (1993): Diario y derrotero de lo 
caminado, visto y observado en la visita que hizo a los presidios de la Nueva España 
Septentrional el Brigadier don Pedro de Rivera. Málaga, Algazara. 
10 Se pretendía inducir a los sujetos hacia un deber impersonal para con la monarquía, que 
a su vez era la garante del bienestar de los individuos, esto es, del bien común. 



Relaciones hispano-indígenas en la frontera norte: el presidio… 47 
 

 
  TRIM, 15 (2018): 37-54. 

  ISSN: 2173-8947  

propiciaba a que se gobernara mediante una concepción patrimonialista 
del poder” (Moreno Vega, 2014: 26), de hecho, el personal administrativo 
estaba compuesto por partidarios personales (Ritzer, 2012: 243) que 
atendían a sus intereses propios, o a los de sus redes clientelares. Quizás 
por estos motivos, 43 años después de la promulgación del Reglamento de 
1729, “fue necesario adoptar otra reglamentación general para resolver los 
mismos problemas” (Moorhead, 2004: 32).  

Igualmente, tras la Guerra de los Siete Años la Corona española tomo 
conciencia del agotamiento de su propio modelo frente a las pretensiones 
de las potencias europeas, por lo que desde Madrid se empezaron a 
considerar las cuestiones de seguridad, gobierno, recaudación fiscal y 
comercio, amén de la profesionalización de los cuerpos militares (Elliott, 
2006: 440. La llegada de Carlos III a Madrid abrió un periodo de 
dinamización de ideas ilustradas adaptadas a la realidad y conciencia social 
española. Ahora bien, la Ilustración había posibilitado la generación de 
nuevas acepciones en términos tales como Libertad, Igualdad, Virtud o 
Progreso (Mo Romero / Pérez Cantó, 2010: 297), en otras palabras, se 
posibilitó la base para los cambios en la concepción y ejercicio del poder.  

Ahora el poder pasaba a ejercerse en tanto que el cuerpo se modelaba 
hasta convertirlo en un cuerpo dócil o disciplinado, a saber, en un elemento 
“donde el poder inscribe su anatomía política” (Aguilera Portales, 2010: 
33) fabricando un nuevo sujeto y dotándolo de unos principios que debe 
reconocer como verdaderos. El poder mediante sus instituciones tiende a 
ejecutar “un conjunto de acciones sobre acciones posibles” (Foucault, 
1988: 14-15) que el sujeto, o los sujetos, son susceptibles desarrollar. Así 
pues, en el siglo XVIII la monarquía española tendió a asegurar el orden, 
y para ello fue necesario desarrollar una actitud dinámica en tanto que se 
tendía a evitar, en la medida de lo posible, las acciones violentas en favor 
de la conducción, por medio de sus instituciones, de los sujetos. 

 
3. CREANDO AL SUJETO ÚTIL: LA INTERACCIÓN PRESIDIAL CON EL 
MUNDO CAÓTICO 

 
Durante el siglo XVIII, y especialmente en su segunda mitad, se 

empezaron a dinamizar desde Madrid políticas con tintes más 
diplomáticos11 cuyo objetivo era atraerse al “indígena independiente”, en 

  
11 No siempre fue así. En determinadas zonas de lo que se conoce como la Comandancia 
General de las Provincias Internas las autoridades españolas prefirieron seguir la vía de 



48 Alejandro García Malagón 
 

 
TRIM, 15 (2018): 37-54. 
ISSN: 2173-8947  

otras palabras, efectuar un control sobre las poblaciones nativas que 
estaban fuera de la esfera del sistema colonial español a través del 
conocimiento de las diferentes modalidades de utilización del cuerpo. Uno 
de los cuerpos a someter, esto es, a convertirlo en cuerpo dócil, era el 
indígena. Éste debía de someterse a la voluntad de unas pautas y acciones 
que podían diferir mucho de su propia esencia. Desde Madrid germinaron 
ideas que intentaban, por medio de nuevas vías, establecer un cierto control 
en la forma de actuar de los indígenas. 

Desde esta perspectiva se fue repensando al indio, es decir, se le dotó 
de nuevos significados en connivencia con las ideas de la Ilustración, y 
todo ello tendía a construir un nuevo sujeto cuyo fin era integrarlo dentro 
el cosmos hispánico. Cuando hablamos de integración nos referimos a 
crear nuevos vasallos más por su interacción con un elemento del cosmos 
que por obligación. Existía una voluntad de integrarlos por vías de 
interacción como el comercio, los acuerdos o tratados, la exposición de los 
modos de vida que por medio del buen ejemplo guiaran a los indios a 
seguirles,… así se fue repensando al indio como sujeto libre a establecer 
su propia economía racional y su vida en policía en virtud del buen ejemplo 
que los españoles debían de mostrar y practicar, esto es, de la buena 
interacción del cosmos hispánico en contraposición de la obligación de las 
reglas de la comunidad misional. 

En efecto, “los reformistas borbónicos habían defendido de forma 
enérgica que el mejor modo de lograr la aculturación de los indios era 
exponiéndolos al contacto con los colonos y al comercio y limitando la 
actividad de los misioneros al cuidado de sus almas” (Weber, 2007: 188-
189). Por tanto, la integración del otro atendía “a los mecanismos de 
asimilación, así como a las tensiones y conflictos que se producían en las 
relaciones entre los habitantes de origen español y aquellos otros” 
(González Cruz, 2011: 9), en pocas palabras, la vida cotidiana era la que 
permitía la interacción entre los elementos del cosmos y el mundo caótico 
que debía de integrarse en dicho universo español y cristiano. De esta 
forma los sujetos adscritos al cosmos, como el soldado, junto con la 
regularización de sus prácticas y formas de actuar, tenderían a modelar las 
formas de comportamientos indígenas considerados sanos frente a 
aquellos patológicos, ergo, el presidio y sus sujetos tendieron a funcionar 
como un mecanismo de control social. 

  
la guerra para hacer frente a los enemigos indios más hostiles, llegando al punto de hacer 
referencia al exterminio. 



Relaciones hispano-indígenas en la frontera norte: el presidio… 49 
 

 
  TRIM, 15 (2018): 37-54. 

  ISSN: 2173-8947  

La imagen del indio bárbaro sanguinario empezó una dual 
transformación en el norte novohispano: por un lado seguían 
predominando aquellos que causaban importantes estragos, como los 
apaches, frente a aquellos que   

 
“por motivos logísticos, [o] por equilibrio de fuerzas entre las distintas 
potencias coloniales, [así como] el dominio [español] sobre ciertos espacios 
americanos hacía imprescindible pactar con las poblaciones locales, firmar 
acuerdos, fijar tratados. Y eso implicaba identificar interlocutores en el lado 
indígena, reconocer su condición de señores locales o crearlos, si estos no 
existían. Surgieron así los innumerables “caciques” y “reyezuelos” de las 
áreas fronterizas de la América hispana” (Bustamante, 2017). 
 
A la hora de interaccionar con los nativos norteños, los capitanes y 

oficiales militares de cada presidio lo debían de hacer con varios de sus 
caciques o reyezuelos, situación compleja ya que podría darse que una 
parte de la nación, en virtud de uno de sus cabecillas, no colaborase con 
los españoles, es decir, se resistían a interaccionar con el cosmos hispano 
amén que no fuera por una vía violenta. Es más, en ocasiones había una 
ausencia real de liderazgo en tanto que los supuestos líderes no alcanzaban 
un protagonismo o carisma importante, descomponiéndose la autoridad y 
por tanto la sujeción de la nación a una cabeza, a un vértice con el cuál 
interactuar. Por este motivo las autoridades militares presidiales, capitanes 
y oficiales, utilizaron el regalo y el simbolismo, como las “señales de 
distinción”12 (Weber, 2007: 277), para designar las jefaturas indígenas, 
generando una coyuntura que era susceptible a ciertos líderes para reforzar 
su poder frente a sus adversarios. Por ejemplo, desde Madrid se instaba al 
gobernador Estaban Miró a “estrechar la amistad” con el líder carismático 
de los creeks, Alejandro McGillivray, “por el General buen concepto que 
tiene adquirido, especialmente entre aquellos naturales [los creeks], que le 
respetan extraordinariamente”13. 

Igualmente, la articulación del comercio de los productos europeos 
fomentaba la paz (Weber, 2007: 127) gracias a la creación de vínculos 

  
12 Hablamos de banderas, medallas o medallones, oro, plata, armas de fuego y 
municiones. Objetos que en cierta forma conferían una mayor autoridad a un líder 
determinado frente a sus oponentes. 
13 Gobernador Luisiana sobre paraje llamado Walnut Hills [documento en línea] en 
PARES, AGI, Sign.: ESTADO, 9, N. 16, imag. 61 [03/10/2017]. Disponible en: 
http://pares.mcu.es. 



50 Alejandro García Malagón 
 

 
TRIM, 15 (2018): 37-54. 
ISSN: 2173-8947  

amistosos necesarios para regularizar las transacciones, pues no había que 
“dudar de lo interesante que es el Comercio con los Indios en la amistad, 
y ventajas que asegura.”14 David Weber (2007: 513) advierte “en los 
Borbones una mayor voluntad de responder (…) con estrategias basadas 
en su creencia de que el comercio y los regalos eran alternativas eficaces 
a la conquista militar en áreas en las que ésta parecía más allá de su 
alcance.”  

En los contactos inter-tribales anteriores a la llegada del hombre 
europeo “los intercambios comerciales reemplaza[ro]n a los 
enfrentamientos directos [entre las diferentes naciones indígenas] y todo 
el mundo salía ganando” (Gruzinski / Bernand, 1996: 23). Marcel Mauss 
(1979: 262) enuncia que “los pueblos [cada comunidad o sociedad] 
consiguen sustituir la guerra, el aislamiento y el estancamiento, por la 
alianza (…) oponiendo la razón a los sentimientos y el deseo de paz a las 
bruscas reacciones de este tipo”, procediéndose al intercambio de bienes 
al crearse unas relaciones más cercanas y amistosas que satisfacen 
intereses mutuos. 

No solo los capitanes y oficiales tenían el compromiso de interactuar 
con el otro para integrarlo en el cosmos hispánico. El Reglamento para 
presidios de 1772 en su título décimo, artículo primero, exponía la idea de 
“la buena fé y dulzura en el trato”15 al otro, una acción que debían ejecutar 
capitanes, subalternos y soldados. Es más, la concepción del soldado para 
con el otro fue cambiando de significado en tanto que pasó de ser una 
figura que inspiraba temor a ser un modelo de buena conducta, por ello, 
debía de comportarse con dulzura en el trato. 

En efecto, el soldado-modelo interactuaba con el otro en la vida 
cotidiana, desde aspectos básicos como el trato en el menudeo, en la forma 
de intimar, en los castigos y reparos,…. Por tanto, la imagen del soldado 
fue cambiando de significado hasta convertirse en un espejo de buena 
conducta para con el otro. La corrección de las malas acciones de los 
nativos en tanto que los sancionaban al tiempo que no imponían su 

  
14 Expediente relativo al surtimiento de géneros para los indios de la Luisiana y la 
Florida [documento en línea] en PARES, AHN, Sign.: ESTADO, 3885 Bis, Exp. 8, imag. 
294-295 [Consulta: 21/11/2017]. Disponible en: http://pares.mcu.es. 
15 Biblioteca Digital Hispánica, disponible en http://bdh-
rd.bne.es/viewer.vm?id=0000119761&page=1 [Consulta: 04/05/2018]. 



Relaciones hispano-indígenas en la frontera norte: el presidio… 51 
 

 
  TRIM, 15 (2018): 37-54. 

  ISSN: 2173-8947  

violencia16, sino una alternativa de buen comportamiento, tendió a modelar 
las pautas de actuación e integración del indio en el cosmos hispánico. El 
buen soldado como ejemplo de moral y primer colono en los confines del 
Imperio debía dar “(…) las primeras impresiones del buen o mal ejemplo 
de los españoles que se radican en sus países [en el mundo del otro] para 
civilizarlos con el buen trato (…)”17. 

La fórmula para acercar al indio al cosmos hispánico y así inducirlos 
en prácticas de control social operantes en los presidios, era reformular a 
éste como un organismo de población, un hecho que en la práctica ya se 
estaba conformando, pues podemos decir que era el motor de la expansión 
y fijación poblacional en los territorios del Septentrión novohispano. En el 
Reglamento para presidios de 1772 en el título undécimo, artículo primero, 
se regulariza este comportamiento en tanto que “al resguardo de los 
presidios bien arreglados se fomente la población (…) y que igualmente se 
aumente la fuerza con el mayor número de habitadores (…).”18 

La idea del presidio-pueblo o como agente de orden para la formación 
de poblaciones evolucionó para integrar y controlar al otro. Con 
anterioridad Gálvez ya había previsto convertir al indio en una especie de 
vecino bajo la tutela de las autoridades militares. Gálvez concebía al indio 
como un susceptible sujeto tributario, ya que había que tender “a la 
equitativa Idea de que se iguale respectivamente la cuota del Tributo y 
Real Servicio en los indios (…).”19 

Como hemos podido analizar los españoles tendieron a crear un 
vasallo útil en el indio, es decir, lo convirtieron en cuerpo útil como sujeto 
tributario, como vecino o poblador, como mano de obra, … y también 
como sujeto militar. Durante el siglo XVIII los indios amigos habían 
ayudado a los españoles como auxiliares en las campañas punitivas, no 
obstante, es a partir de la segunda mitad del siglo XVIII cuando por la 
fidelidad mostrada por una nación así como la necesidad de contar con 
efectivos para la defensa se crearon los presidios de indios. En el año de 
1776 se le ordenó a Croix el deber de “poner en buen orden, método y 
  
16 Al menos desde el apartado conceptual o teórico, ya que la praxis heredada del Antiguo 
Régimen del “dejar hacer” facilitó la pragmática de los capitanes y soldados a la hora de 
actuar contra el otro. 
17 “Instrucción de Croix a don Fernando de Rivera y Moncada”, 27 diciembre 1779, 
Archivo General de Indias, Guadalajara, 271. 
18 Biblioteca Digital Hispánica, disponible en http://bdh-
rd.bne.es/viewer.vm?id=0000119761&page=1 [Consulta: 04/05/2018]. 
19 Archivo General de Indias, Estado, 34, n. 35. 



52 Alejandro García Malagón 
 

 
TRIM, 15 (2018): 37-54. 
ISSN: 2173-8947  

disciplina las referidas milicias y las compañías de indios nobles y 
distinguidos que igualmente formaron de Sinaloa, mayos, yaquis y otras 
naciones de Sonora atendiendo con mucha especialidad a los indios ópatas 
por su acreditado valor y constante fidelidad”20. 
 
CONCLUSIONES 
 

La transformación de América fue un proceso largo y cambiante, es 
decir, los espacios se fueron colonizando en diferentes ritmos de tiempo al 
igual que sus gentes, los indios nativos, fueron modelados con diferentes 
mensajes e imágenes para crear a un sujeto del cuál se esperaba una 
respuesta específica. 

Los órganos de control social, como el presidio, tendieron en su 
concepción ideal, emanada del contexto y de la Ilustración, a ejecutar una 
serie de conductas para con los sujetos militares y así imprimirlas en los 
sujetos salvajes, es decir, en el otro. Un claro ejemplo es la trasnformación 
del significado del soldado tanto en la praxis como en el intento de 
trasmitir un nuevo mensaje en la conciencia del otro, pasando de ser un 
elemento de temor a un símbolo de ejemplo y actuación. 
 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
Aguilera Portales, Rafael Enrique (2010), “Biopolítica, poder y sujeto en 

Michel Foucault”, Revista de Filosofía, Derecho y Política, 11, pp. 
27-42. 

 
Arnal, Luis (2010), “El Presidio. Instrumento de población en el 

Septentrión novohispano”, en Salvador Bernabéu (coord.), Poblar la 
inmensidad: sociedades, conflictividad y representación en los 
márgenes del Imperio Hispánico (siglos XV-XIX), Rubeo, pp. 107-
128. 

 
Bernand, Carmen y Gruzinski, Serge (1996), Historia del nuevo mundo: 

Del descubrimiento a la conquista, la experiencia europea, 1492-
1550, México, Fondo de Cultura Económica. 

 

  
20 “Instrucción a Croix”, 22 agosto 1776, Archivo General de Indias, Guadalajara, 242. 
En Velarde Cadena (2012): 117. 



Relaciones hispano-indígenas en la frontera norte: el presidio… 53 
 

 
  TRIM, 15 (2018): 37-54. 

  ISSN: 2173-8947  

Delumeau, J. (2002): “Miedos de ayer y de hoy”, en J. Delumeau (coord.): 
El miedo. Reflexiones sobre su dimensión social y cultural. Medellín, 
Región, 9-21. 

 
Eliade, Mircea (1981), Lo sagrado y lo profano (Luis Gil [trad.]), Madrid, 

Guadarrama.  
 
Elliott, John H. (2006), Imperios del mundo Atlántico. España y Gran 

Bretaña en América (1492-1830) (Marta Balcells [trad.]), Madrid, 
Taurus. 

 
Foucault, Michel (1988), “El sujeto y el poder”, Revista Mexicana de 

Sociología, 50, pp. 3-20. 
 
García Malagón, Alejandro (2017): “Los presidios en el Septentrión 

novohispano en el siglo XVIII”, Naveg@mérica, 18, disponible en 
http://revistas.um.es/navegamerica [Consulta: 20/01/2018]. 

 
Imízcoz Beunza, José María (2011), “El entramado social y político”, en 

Alfredo Floristán (coord.), Historia de España en la Edad Moderna. 
Madrid, Ariel, pp. 53-77. 

 
Jiménez, Alfredo (2006), “Los vecinos españoles antes los indios de 

Frontera: el Gran Norte de Nueva España”, Brocar. Cuadernos de 
Investigación Histórica, 30, pp. 37-63. 

 
Jiménez, Alfredo (2006), El Gran Norte de México. Una frontera imperial 

en la Nueva España (1540-1820), Madrid, Tébor. 
 
Kostranje, Maximiliano (2010): “El miedo político en C. Robin y M. 

Foucault”, Antropología Experimental, 10, pp. 111-132. 
 
Kwiatkowski, Nicolás (2014), “Representaciones de la barbarie europea y 

americana durante los siglos XVI y XVII”, Prismas, 18, pp. 29-62. 
 
Mauss, Marcel (1979), Sociología y Antropología (Teresa Rubio [trad.]), 

Madrid, TECNOS. 
 



54 Alejandro García Malagón 
 

 
TRIM, 15 (2018): 37-54. 
ISSN: 2173-8947  

Moorhead, Max L. (2004), El Presidio (Gloria J. Muñiz y Ariel Lechuga 
[trad.]), Chihuahua, Secretaría de Desarrollo Comercial y Turismo.  

 
Moreno Vega, José Manuel (2014), “Redes, negocios y ejercicio de poder 

en los presidios de Sonora a finales del siglo XVIII”, El Colegio de 
Sonora, disponible en 
https://genealogias.files.wordpress.com/2014/08/redes-negocios-y-
ejercicio-de-poder-en-los-presidios-de-sonora-a-finales-del-siglo-
xviii-tesis-de-maestria.pdf> [Consulta: 20/01/2018]. 

 
Pérez Cantó, Pilar / Mó Romero, Esperanza (2010), Las sociedades 

originarias y la América hispana. Una aproximación histórica, 
Madrid, Universidad Autónoma de Madrid. 

 
Ritzer, George (2012), Teoría Sociológica Clásica (Teresa Casado 

Rodríguez y Erika Jasso [trad.]), México, McGrawHill. 
 
Uribe, María Teresa (2002), “Una mirada desde Hobbes”, en Jean 

Delumeau (coord.), El miedo. Reflexiones sobre su dimensión social 
y cultural, Medellín, Región, pp. 25-46. 

 
Velarde Cadena, Jesús D. (2012), “Las compañías de indígenas auxiliares 

ópatas a finales del siglo XVIII”, El Colegio de Sonora, disponible en 
http://biblioteca.colson.edu.mx:8081/e-
docs/RED/RED000494/index.html [Consulta: 04/05/2018]. 

 
Weber, David J. (2007), Bárbaros. Los españoles en la era de la 

Ilustración, Barcelona, Crítica. 



                                                                  
 

  TRIM, 15 (2018): 55-71. 
  ISSN: 2173-8947 

El flautista italiano Achille Malavasi y los comienzos de 

la interpretación de la flauta Boehm de metal en Ibe-

roamérica, 1848-1862* 

 

The Italian flautist Achille Malavasi and the beginnings 

of the performance of the Boehm flute of metal in 

Ibero-America, 1848-1862 

 
PABLO E. RAMÍREZ CÉSPED 
 
Universidad Autónoma de Barcelona 
ramirezcesped.pabloe@gmail.com 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7068-7918 
 
Cómo citar: Ramírez Césped, Pablo E., «El flautista italiano Achille Malavasi y los co-
mienzos de la interpretación de la flauta Boehm de metal en Iberoamérica, 1848-1862», 
TRIM, 15 (2018): 55-71. 
 
Resumen: El artículo describe de modo sintético la carrera del flautista y compositor italiano Achi-

lle Malavasi en Iberoamérica entre 1848 y 1862. Su largo recorrido como travelling virtuoso estuvo 

marcado por la novedad de su instrumento: la flauta de sistema Boehm, de tubo cilíndrico y de 

metal, instrumento que, en esencia, es el utilizado masivamente en la actualidad. Las resonantes 

actuaciones de Malavasi con esta nueva flauta, amén de su repertorio y estilo belcantista, consti-

tuyen el primer hito relevante, muy poco estudiado, de la interpretación de la flauta travesera en 

esa región del mundo. 

Palabras clave: Achille Malavasi; la flauta Boehm; interpretación flautística; la flauta en Iberoa-

mérica. 

Abstract: The article describes in a synthetic way the contributions to the flute performance in 

Ibero-America by the Italian flautist and composer Achille Malavasi, between 1848 and 1862. His 

long artistic journey was marked by the novelty of its instrument: the Boehm flute system, 

cylindrical tube and metal, an instrument that, essentially, is it widely used today. The successful 

performances by Malavasi playing this new flute, in addition to his repertoire and bel canto style, 

                                                
* El autor es flautista y actualmente doctorando del Departamento de Historia del Arte y 
Musicología de la Universidad Autónoma de Barcelona, programa al que asiste con el 
financiamiento de una Beca CONICYT, del Estado de Chile. El presente artículo se de-
riva de esa investigación doctoral, la cual versa sobre el flautista, compositor, editor mu-
sical y profesor chileno Ruperto Santa Cruz (1838-1906). 



El flautista italiano Achille Malavasi…  56 
 

  TRIM, 15 (2018): 55-71. 
  ISSN: 2173-8947 

constitute the first relevant milestone, hitherto unknown, of the transverse flute performance in 

that region of the world.  

Keywords: Achille Malavasi, the Boehm flute; flute performance; the flute in Ibero-America. 

 
Sumario: Introducción – El travelling virtuoso Achille Malavasi, su flauta Boehm y su travesía por 

Iberoamérica – Consideraciones y proyecciones. 

Summary: Introduction – The virtuous traveling Achille Malavasi, his flute Boehm and his journey 

through Latin America – Considerations and projections. 

 

INTRODUCCIÓN 

La flauta de sistema Boehm de metal consiste en un nuevo diseño 
acústico y mecánico del instrumento ideado y construido en 1847 por el 
flautista, compositor y constructor de flautas judío-alemán nacido en 
Münich, Theobald Boehm (1794-1881). Se fundamenta en principios cien-
tífico-matemáticos y representa la mayor revolución organológica del ins-
trumento en toda su historia. Ya en 1832, Boehm había elaborado un nuevo 
sistema mecánico llamado de llaves de anillos (ring-keys), en el que se 
asignaba, por primera vez, a cada nota de la escala cromática su propio 
orificio, superando definitivamente las digitaciones cruzadas utilizadas 
hasta entonces (Powell, 2002:170). Sin embargo, como explica Gian-Luca 
Petrucci (2012: 17) todavía este instrumento, de madera y tubo cónico, 
continuaba de algún modo emparentado a aquellos tradicionales (vecchio 
sistema), de procedencia barroca. No fue sino hasta 1847 en que el sistema 
pasó a incorporar un elemento fundamental y que, sustancialmente, cons-
tituye al instrumento utilizado hoy en día: el tubo cilíndrico, de madera o 
metal.1 En definitiva, la flauta de Boehm planteaba una concepción racio-
nal del instrumento, una elaboración lógica que, amén de producir un so-
nido de mayor robustez y volumen, se apartaba de las “defectuosas” flautas 
anteriores.2  

La nueva flauta no fue, sin embargo, aceptada plenamente desde un 
comienzo y tuvo enconados detractores. Entre ellos, uno de los más pro-
minentes fue el virtuoso francés Jean-Louis Tulou (1786-1865), que con-
sideraba que el nuevo sistema no representaba el “sonido natural” de una 
flauta (Powell 2002: 159).  Pero a pesar lo anterior, la flauta de Boehm se 

                                                
1 Tema ampliamente abordado en la historiografía de la flauta de los siglos XIX y XX. 
2 El “defectuoso” o “imperfecto” son solo algunas de las expresiones utilizadas en la his-
toriografía flautística para referirse a las flautas tradicionales. V.gr. Fitzgibbon (1914: 
47), Rockstro (1924: 307). 



     57  Pablo E. Ramírez Césped 

 

  TRIM, 15 (2018): 55-71. 
  ISSN: 2173-8947 

fue afianzando firmemente a través del siglo en los principales centros mu-
sicales europeos, sobre todo de Francia, Italia, Inglaterra y, en menor me-
dida, de Alemania (Powell, 2001: 190; Fitzgibbon, 1914: 57). En Italia, el 
nuevo instrumento se nutrió allí de un elemento trascendental: la ópera y 
el belcanto (Petrucci, 2012: 14). En 1847, el flautista y compositor Giulio 
Briccialdi (1818-1881), uno de los más importantes virtuosos del siglo 
XIX, recibió, como obsequio del propio Boehm, la primera flauta de metal 
fabricada por éste, “de latón dorado y llaves de anillo en alpaca” (Petrucci 
2012: 69) y es significativa la opinión del propio Boehm al respecto: “la 
magnífica escuela de canto italiana […] proporciona el fundamento de una 
buena formación de la voz y lleva una idea correcta del estilo, que es tan 
esencial para el instrumentista como para el cantante” (Boehm, 1991:69). 

De esta manera, y de la mano de las nuevas posibilidades técnicas y 
sonoras que permitían abarcar dificultades hasta entonces desconocidas en 
todas las tonalidades, se devino en la producción de grandes cantidades de 
partituras de índole belcantista, como la paráfrasis operística (Bignardelli, 
2005: 229-239), piezas de elevado virtuosismo plasmadas en fantasías, te-
mas con variaciones o potpurrís basados en temas de óperas.3 La gran ma-
yoría de los virtuosos italianos de mediados de siglo que adoptaron el 
nuevo sistema, además de la consular figura de Briccialdi, desarrollaron 
sus carreras en Italia y a través de Europa. Uno de ellos, aunque descono-
cido en el ámbito de la historiografía flautística italiana, fue Achille Mala-
vasi, cuya carrera se proyectó, a diferencia de aquellos, hacia la Península 
Ibérica y América Latina. 
 
1. EL TRAVELLING VIRTUOSO ACHILLE MALAVASI, SU FLAUTA BOEHM Y 
SU TRAVESÍA POR IBEROAMÉRICA 
 

Los antecedentes acerca de los orígenes, formación y actividades de 
Achille Malavasi en Italia antes de iniciar su recorrido por Iberoamérica 
son, hasta el momento, escasos o nulos. Nació, muy probablemente, en 
Módena, alrededor del año 1820.4 De su formación aún no disponemos de 
referencias y, respecto de sus trabajos en Italia antes de 1847-48, sólo con-
tamos con algunos indicios periodísticos. Uno de ellos es el de El Heraldo 

                                                
3 Obras que muchas de ellas, ciertamente, mantienen plena vigencia hasta el siglo XXI 
como parte sustancial del repertorio flautístico. 
4 Se desconocen hasta ahora las datas de nacimiento y fallecimiento, por tanto, esto es 
una conjetura del autor. 



El flautista italiano Achille Malavasi…  58 
 

  TRIM, 15 (2018): 55-71. 
  ISSN: 2173-8947 

de Madrid, que señaló (2 de enero de 1849, p. 4) que Malavasi había sido 
“(...) socio honorario de los principales institutos músicos de Italia”; o el 
de El Correio Mercantil de Rio de Janeiro, que informa (13 de diciembre 
de 1851, p. 1) que fue “primera flauta del duque de Módena”. Esta última 
información fue replicada varias veces en periódicos latinoamericanos du-
rante los años siguientes, pero, aunque es probable, no poseemos aún datos 
concretos que la confirmen. De cualquier modo, parece claro que Malavasi 
inició su travesía hacia el oeste a comienzos de 1848, cuando en medio de 
los acontecimientos revolucionarios que afectaban a Italia y gran parte de 
Europa Central, abandonó su país para dirigirse a Francia, con intenciones 
de llegar a París y desarrollar su carrera allí (El Mercurio de Valparaíso-
EMV-, 27 de junio de 1856, p. 2). Sin embargo, según detalla El Mercurio 
de Valparaíso (27 de junio de1856, p. 2), esto no le fue posible debido a 
las revueltas y, estando en Marsella, a mediados de ese año se dirigió a 
Barcelona, primera ciudad iberoamericana de su larga gira. 

A partir de aquí, es posible seguir su recorrido en la prensa iberoame-
ricana, aunque no sin limitaciones, de modo bastante cronológico y cohe-
rente. En Barcelona, Malavasi actuó en un concierto de la Sociedad Filar-
mónica el 15 de julio de ese año (El Diario de Barcelona-EDB-, 18 de 
agosto de 1848, p. 3861). La prensa catalana consignó que “tocó con lim-
pieza y colorido una fantasía con variaciones en la flauta, percibiéndose á 
mas dulzura en el tono de su instrumento” (EDB, 18 de agosto de 1848, p. 
3861). Seguidamente, el 19 de agosto, participó en otro concierto, en be-
neficio del Hospital General de Santa Cruz (Diario de Cataluña, 19 de 
agosto de 1848, p. 4). Permaneció en Barcelona por cerca de un año y 
también en Valencia, para dirigirse a Madrid a finales de 1848. En la ca-
pital española fue recibido y actuó para el ilustre humanista José Joaquín 
de Mora (1783-1864) “donde se reúnen todas las celebridades artísticas y 
literarias de Madrid” (EMV, 27 de junio de1856, p. 2). Su reputación as-
cendente hizo que el 25 de febrero se presentara ante la Reina Isabel II (La 
Patria, 28 de febrero de 1849, p. 4), quien luego del concierto le obsequió, 
a Malavasi y a otros artistas, unos “preciosos y ricos alfileres de pecho” 
(El Heraldo-EH-, 10 de marzo de 1849, p. 4). En todas sus actuaciones, la 
prensa destacó la novedad de Malavasi, su flauta y su singular interpreta-
ción. Desde su llegada a Madrid, su instrumento había sido objeto de aten-
ción:  

 
Este artista toca en una flauta que hasta ahora no habíamos visto, y que sin 
duda llamará la atención de nuestros aficionados. Tiene catorce llaves y baja 



     59  Pablo E. Ramírez Césped 

 

  TRIM, 15 (2018): 55-71. 
  ISSN: 2173-8947 

hasta el la. Ha hecho sobre ella estudios particulares para ejecutar cantos en 
los puntos mas bajos que producen un efecto muy diferente de las demás 
flautas hasta ahora conocidas, y asi es que ejecuta en ella la música mas 
difícil, con unos resultados superiores á cuanto hemos oido en este género. 
(EH, 2 de enero de 1849, p. 4).  
 
Este párrafo, aunque no explicita que su flauta fuera una Boehm, ni 

tampoco de metal, es muy sugerente en ese sentido. Las descripciones de 
“Tiene catorce llaves”;5 “ha hecho en ella estudios particulares”; “produce 
un efecto muy diferente de las demás flautas hasta ahora conocidas” o “se 
ejecuta en ella música más difícil”, son destacables. La salvedad sería he-
cha por “llega hasta el la”. En 1848-49, los únicos fabricantes de las flautas 
del nuevo sistema, cilíndrico y de metal y además afinadas en do, eran 
Boehm, en Münich, y Godfroy y Lot, en París, que habían obtenido la pa-
tente para su manufactura en 1847 (Giannini, 1993: 134-5), y no hay ante-
cedentes de que construyeran flautas que descendieran hasta el la.6 Tam-
poco es plausible que se trate de una flauta afinada en la, o llamada también 
flute d’amour, pues ésta, de antigua data y utilizada incluso en tiempos de 
Bach, estaba a mediados del siglo XIX ya en desuso (Fitzgibbon, 1914: 
91).7 Por lo demás, una flute d’amour nunca pudo ser concebida para “to-
car música más difícil”, pues esto no coincide con la naturaleza de aquél 
instrumento. Por lo tanto, sería en extremo incongruente que Malavasi, a 
la luz de su posterior carrera, comenzara ésta con una flauta que ya no se 
usaba. Por último, a la descripción antes citada se puede agregar lo men-
cionado en la crítica del concierto para la Reina. En ella se afirma que el 
flautista italiano “agradó también mucho por la dulzura de los tonos que 
arranca á la flauta, y por una ejecución que es enteramente nueva en este 
instrumento” (EH, 27 de febrero de 1849, p. 4). En consecuencia, es muy 
probable que los primeros conciertos en Madrid con la nueva flauta hayan 
sido los ofrecidos por Malavasi. 

                                                
5 Aunque el número de llaves no es un aspecto que, como tal, se trate en la literatura de 
la flauta Boehm, lo que sí es claro es que, a la época, ninguna otra flauta que no fuera del 
nuevo sistema podía tener catorce de ellas. 
6 Lo que sí manufacturó Boehm fue flautas bajas, en Sol, pero esto lo hizo a partir de 1854 
(Powell, 2001: 185). 
7 La flute d’amour, no obstante, ha sobrevivido al tiempo y en la actualidad aún se fabri-
can. Su cálido color estimuló a compositores a utilizarla en varias obras orquestales. 



El flautista italiano Achille Malavasi…  60 
 

  TRIM, 15 (2018): 55-71. 
  ISSN: 2173-8947 

Su siguiente destino fue Portugal, en donde sí hay claridad respecto 
de su instrumento. Se trasladó a este país en marzo de 1850, luego de per-
manecer en España cerca de dos años y en el que además había actuado en 
Sevilla, Córdoba, Cádiz y Gibraltar (EMV, 27 de junio de 1856, p. 3). El 
20 de noviembre se presentó en el Teatro Sao Joao de Porto, “con una 
flauta Boehm construida en latón” (Rigaud, 2009: 11), siendo “el primero 
en utilizar la nueva flauta en Portugal” (Rigaud, 2009: 11). Según El Mer-
curio de Valparaíso (27 de junio de1856, p. 3), sus sobresalientes actua-
ciones en Lisboa y Oporto le valieron el favor del Rey Fernando II de Por-
tugal, quien “le recibió varias veces en palacio, donde se complacía en oi-
rle, y le protegió públicamente asistiendo a todos sus conciertos”. A sus 
recitales en Oporto, también asistió el flautista portugués Joao Emilio 
Arroyo (1831-1869), quien, a partir de su contacto con Malavasi, adoptó 
la nueva flauta, convirtiéndose en el primero en ese país en ejercer su pro-
fesión con este instrumento (Sánchez, 2015: 72). 

A pesar de estar aun recuperándose de una grave enfermedad con-
traída en Portugal (EMV, 27 de junio de 1856, p. 3), Malavasi continuó su 
carrera de travelling virtuoso hacia Brasil, país al que arriba a finales de 
1851. El 13 de diciembre de ese año la prensa da cuenta de su llegada a 
Río de Janeiro con bastante expectación: “Llegó a esta corte un artista, el 
Sr Aquille Malavasi (…) Trae un nuevo instrumento, flauta Bom (sic), 
toda de metal, que todavía no fue oida en esta ciudad, cuyos sonidos ar-
moniosos, dice él, no tienen con qué compararse (…).” (El Correio Mer-
cantil-ECM-, 13 de diciembre de 1851, p. 1).8 

Vincenzo Cernicchiaro (1926: 508), dice que en realidad la flauta 
Boehm ya se conocía en Brasil, pues había sido utilizada en un concierto 
en 1845. Pero, como se dijo más arriba, antes de 1847 esto solo pudo ser 
posible en una de llaves anillos. 

El 2 de enero del año siguiente, Malavasi se presentó en el Palacio 
Imperial de Petrópolis ante el Emperador Pedro II (1825-1891) (ECM, 4 
de enero de 1852, p. 3) y la crónica periodística volvió a destacar: “(…) Es 
el primer ejecutante de flauta metálica de Baum (sic) que aquí se ha oído 
[…].” (Jornal do Commercio-JDC-, 10 de enero de 1852, p. 2). El 31 de 
enero se efectuó un Espectaculo em beneficio do profesor de flauta Aquille 
de Malavasi (ECM, 30 de enero de 1852, p. 4), en el Theatro São Januário, 

                                                
8 Ésta y todas las traducciones del escrito son del autor.  



     61  Pablo E. Ramírez Césped 

 

  TRIM, 15 (2018): 55-71. 
  ISSN: 2173-8947 

al que también asistió el Emperador.9 El programa incluyó Divertimento 
sobre motivos de la ópera Lucrecia Borgia, Potpurrí fantástico sobre mo-
tivos de la ópera Lucia de Lammermoor y Fantasía sobre motivos de 
Norma, todas obras de Malavasi (ECM, 30 de enero de 1852, p. 4).10 

Los éxitos obtenidos en sus presentaciones le valieron reconocimien-
tos no menores. En varias ocasiones fue invitado a recepciones en el pala-
cio imperial, a las que también asistían ministros, embajadores, miembros 
del parlamento y personalidades del ambiente político, social y cultural 
(ECM, 14 de febrero de 1853, p. 1; 17 de octubre de 1853, p. 1.)  

En Brasil, Malavasi se dedicó también a la enseñanza del nuevo ins-
trumento. El Jornal do Commercio (15 de marzo de 1852, p. 3), publica 
un anuncio en donde ofrece lecciones tanto para del sistema Boehm como 
para “el antiguo sistema de llaves”. Así mismo, en 1853, “ofrece a sus 
alumnos instrumentos en buen estado (afiançados) y de superior calidad” 
(JDC, 14 de febrero de 1853, p. 3).  

La penetración de las actividades de Malavasi en Brasil fueron consi-
derables y se pueden ver reflejadas en una carta del 5 de marzo de 1853 
que le fue enviada por el flautista bahiano Francisco Antonio de Araujo,11 
la que se publicó, a petición del flautista italiano, en El Correio Mercantil 
(19 de abril de 1853, p. 1). Constituye un testimonio elocuente del impacto 
que produjo el nuevo instrumento en ese país y, estrechamente ligado a él, 
su repertorio italianizante: 

 
Bahía, 5 de marzo de 1853. 

                                                
9 No fue la última vez que Pedro II acudiría a un concierto de Malavasi. En 1854 lo haría 
en el Salão do Theatro Provisorio, Rio de Janeiro (JDC, 29 de agosto de 1854, p. 4). 
10 Respecto de la autoría de las obras, se ha seguido el criterio de atribuirlas a Malavasi 
solo cuando hay mención explícita de ello en la prensa y cuando se mantenga su mismo 
título en sus sucesivas actuaciones. Por ejemplo, no sería congruente suponer que su Fan-
tasia sobre motivos de Norma, sea la misma que el Divertissement sobre la misma ópera. 
En el caso de Briccialdi, su enorme popularidad hizo que sus obras fueran publicadas por 
las principales casas editoriales de Europa (Petrucci, 2001: 20), que las diseminaron por 
el mundo, llegando a ser así más conocidas que las de sus compatriotas contemporáneos. 
Por tanto, es lógico pensar primero en él al momento de dar una autoría. En cualquier 
caso, con Briccialdi se procederá del mismo modo que con Malavasi, atribuyéndole la 
obra solo cuando el nombre de ésta coincida con el de su catálogo (Petrucci, 2001: 169-
444). También se considerará el año de su publicación, si existe, el que debe ser con-
gruente con el de la interpretación de Malavasi. 
11 Vincenzo Cernicchiaro (1926: 514), dice que Araujo fue un notabilísimo abogado y 
flautista de Bahía, en donde murió en 1878. 



El flautista italiano Achille Malavasi…  62 
 

  TRIM, 15 (2018): 55-71. 
  ISSN: 2173-8947 

Illm. Sr. Achilles de Malavasi. — He de estimar que continúe con salud. Voy 
continuando en el estudio de la nueva flauta, y cada vez tengo más motivos para 
agradecerle el haberme resuelto a abandonar las antiguas. 
Los principales flautistas de aquí habrían todos adoptado el nuevo instrumento 
si consiguiesen flautas para comprar, y solamente esperan que ellas aparezcan, 
o que se les dé ocasión de encargarlas. Pues en verdad sería necesario mucha 
mala fe o mucha ignorancia para oponerse a ventajas que están reconocidas hoy 
por los primeros artistas de Europa y por la academia de bellas artes de Francia, 
como se puede ver en el relato que acompaña al método de V. Coche.12 No de 
otro modo se podría explicar la insistencia de los opositores a la nueva flauta, 
cuando se ve que flautistas como Camus,13 Dorus,14 Walckiers, Gatterman o el 
inmortal Briccialdi y muchos otros la han adoptado, desplazando a la antigua; 
cuando uno ve probado y demostrado de una manera irrecusable en dicho mé-
todo de Coche, que pudiéndose vencer en la nueva flauta dobladas dificultades, 
tiene ella la ventaja de la afinación de los sonidos en todas las escalas, y en los 
trinos, mientras que la antigua flauta, entre las 217 notas (sic) que componen en 
total las 12 escalas, ofrece casi la mitad de ellas falsas; cuando uno ve finalmente 
que el invento de Boekm (sic) se está hoy aplicando a muchos otros instrumen-
tos de viento (…) Por lo tanto, amigo mío, no se ofenda en su modestia con 
decirle que le debo mucho por mi parte, y que mucho le deben todos los flautis-
tas de Brasil, por haber sido V.S. el primero que hizo ver en la práctica, por su 
brillante ejecución, todas esas ventajas, de que yo ya tenía noticia por la lectura 
de los métodos de Camus y Coche. Y esa es gloria que ninguno, ni siquiera sus 
enemigos le podrán disputar. 
Para establecer su reputación como músico y ejecutante, sería suficiente con su 
Pot.pourri da Lucia. Todavía conservo la impresión que me causó esta excelente 
pieza cuando la oí ejecutada por V. S., y por eso la tengo como mi predilecta, 
con la esperanza de que tal vez un día pueda imitar la manera que V.S. la ejecuta. 
Cornelio15 concuerda conmigo, y ya no puede soportar música alguna que no 
sea de Briccialdi, a cuya escuela mi amigo pertenece, pues vuestras composicio-
nes, como las de él, son las que hacen sobresalir todas las ventajas, todo el poder 
mágico de que es capaz una flauta. Briccialdi puede ser considerado el regene-

                                                
12 Efectivamente, Victor Jean Baptiste Coche (1806-1881), flautista, profesor y composi-
tor francés, sometió el nuevo sistema, con éxito, al juicio de la Academia de Bellas Artes 
de Francia en 1838 (Giannini 1993: 109). Escribió Méthode pour servir à l’enseignement 
de la Nouvelle Flûte, Op. 15. (París, Schonenberger, 1838) (Giannini, 1993: 129). 
13 Paul Hippolyte Camus (1796- (?). Flautista, profesor y compositor francés. Escribió 
Méthode pour la nouvelle flûte Boehm (París. E. Gerard, 1839) (Giannini 1993: 131). 
14 Louis Dorus (1812-1896). Flautista, profesor y compositor francés. Fue el primero en 
adoptar la flauta cilíndrica de metal en Francia (Giannini 1993: 139).  
15 Probablemente se trate de Cornelio Vidal da Cunha (1821-1883), también de Bahía y 
que gozó de reputación como distinguido flautista. (Cernicchiaro 1926: 514). 



     63  Pablo E. Ramírez Césped 

 

  TRIM, 15 (2018): 55-71. 
  ISSN: 2173-8947 

rador de la música de flauta, porque antes de él nadie había reparado en el in-
menso y prodigioso efecto de los cantos arpegiados simultáneamente, produ-
ciendo la ilusión de representar un instrumento por dos. 
Le pido pues que me mande todo cuanto fuera escribiendo, dado el placer que 
me causaron todas sus composiciones. Mándeme también alguna de las compo-
siciones de un flautista compatriota suyo que allí se encuentra, en caso de ser 
ellas como las suyas, las de Breccialdi (sic), E. Krakamp, F. Pizzi y Romanino,16 
y otros de los que tengo noticia. Sería de desear que V.S. midiese fuerzas con 
ese competidor, para que el público pudiese aquilatar el mérito de ambos. Adiós. 
Disponga de su amigo agradecidísimo. 
Dr. Francisco Antonio de Araujo. 

 
¿Quién sería ese “competidor”? No lo sabemos. De cualquier modo, 

se puede apreciar que Araujo, que da muestras de un conocimiento bas-
tante actualizado de la nueva interpretación, pretende establecer de manera 
clara que es a Malavasi a quien se le debe todo el crédito de la adopción 
de la nueva flauta en ese país.  

Desde su llegada a Brasil, Malavasi había permanecido principal-
mente en Río de Janeiro. Pero después de su estadía en Campos, a donde 
se había retirado por enfermedad en abril de 1853 (JDC, 15 de abril de 
1853, p. 3), recorrió también Bahía (como se deduce de la carta de Araujo), 
Sao Paulo (O Jornal das Senhoras, 28 de agosto de 1853, p. 275) y Per-
nambuco (Diario de Pernambuco, 6 de diciembre de 1853, p. 2), aunque 
también lo hizo en otras ciudades (EMV, 27 de junio de 1856, p. 3). 

En diciembre de 1854, decidió abandonar ese país con la intención de 
continuar su carrera en Europa (Marmota Fluminense, 25 de agosto 1854, 
p. 2). Sin embargo, su recorrido sigue hacia el sur, pues finalmente se “de-
cidió dar la vuelta completa al mundo, para estender su fama por el orbe” 
(EMV, 27 de junio de1856, p. 3). Así, su próximo destino fue Montevideo, 
Uruguay, para actuar, en 1855, en la casa del embajador de Francia en ese 
país (EMV, 27 de junio de 1856, p. 3). Continuó hacia Buenos Aires, a 
donde arribó en noviembre de ese año. Allí actuó junto al pianista suizo 
Sigmund Thalberg (1812-1871), en un concierto en que ambos artistas “ri-
valizaron en maestría y buena ejecución” (EMV, 27 de junio de1856, p. 3). 
La internacionalmente reconocida figura de Thalberg contrastaba con la de 
Malavasi, “modesto y sin pretensiones” pues “aun no era conocido” (EMV, 
27 de junio de1856, p. 3). Sin embargo, los asistentes, “al concluir de tocar 

                                                
16 Amplia información sobre estos y otros importantes flautistas y compositores italianos 
que adoptaron el nuevo sistema, en Petrucci (2012: 30-62). 



El flautista italiano Achille Malavasi…  64 
 

  TRIM, 15 (2018): 55-71. 
  ISSN: 2173-8947 

en su divina flauta, le demostraron que habia sido comprendido por los 
estrepitosos aplausos que le prodigaron” (EMV, 27 de junio de1856, p. 3). 
En su crítica del concierto, el periódico La Crónica de Buenos Aires agra-
deció a la Sociedad Filarmónica su realización, remarcando que su fin era 
“propender al desenvolvimiento del gusto musical por el estudio de mode-
los como Talberg (sic) i Malavasi” (La Crónica, citado en El Ferrocarril-
EF-, el 19 de abril de 1856, p. 3). También en Buenos Aires, Malavasi 
actuó junto a F. A. Brix, importante flautista argentino y es llamativo el 
hecho que, tres años más tarde, Brix encargara una flauta del nuevo sis-
tema, de plata, a Lot (Giannini 1993: 178). Luego de su exitosa permanen-
cia en la capital argentina, Malavasi se dirigió por tierra a Chile. Antes de 
llegar a Santiago, se detuvo en Mendoza en donde ofreció dos conciertos 
(EMV, 27 de junio de 1856, p. 3). Su llegada a Santiago de Chile, proce-
dente de esa ciudad trasandina, se anunció en El Ferrocarril (3 de abril de 
1856, p. 3), que días más tarde replica a la prensa extranjera al resaltar la 
figura del “célebre flautista” como pionero en la interpretación de una 
nueva flauta en esta parte del mundo: “Malavasi tiene además para el Bra-
sil un mérito especial i es de haber sido el primero en adoptar la flauta de 
Boehm, hacer conocer sus ventajas i operar así una verdadera revolucion 
en esta clase de instrumentos” (EF, 14 de abril de 1856, p. 3). 

En la capital chilena, Malavasi fue contratado por la empresa del Tea-
tro La República (EF, 17 de abril de 1856, p. 3), que anunció su primer 
concierto en la capital para el día 19 de abril. En el programa del “Gran 
concierto vocal e instrumental” interpretaría el Divertissement sobre moti-
vos de Lucrecia Borgia,17 Fantasía para flauta sobre motivos de Lucia de 
Lammermoor, obras de su autoría, como está dicho, y Variaciones Fantas-
ticas sobre el Carnaval de Venecia (EF, 19 de abril de 1856), esta última 
con toda seguridad de Briccialdi, op. 78, publicada en 1854 (Petrucci 2001: 
357),18 lo que constituiría su primera audición en Chile, al menos en el 
instrumento para el cual fue escrita. 

La crítica no fue menos pródiga que aquellas cosechadas en España, 
Portugal, Brasil o Argentina y fue quizás alrededor de esta época cuando 
se le apodó El Paganini de la flauta (EMV, 27 de junio de 1856, p. 3) 
(calificativo en cualquier caso recurrente a virtuosos de aquellos años). El 
Ferrocarril dijo: 

                                                
17 Asumimos que se trata del Divertimento, tocado frente al Emperador Pedro II (p. 6). 
18 En este caso, aunque su nombre difiere en parte, creemos que es la popular pieza de 
Briccialdi, dado el año de su publicación. 



     65  Pablo E. Ramírez Césped 

 

  TRIM, 15 (2018): 55-71. 
  ISSN: 2173-8947 

 
La divina flauta del señor Malavasi nos absorvia completamente, derra-
mando en nuestros oidos tan sublimes melodías, que necesitábamos de un 
poderoso esfuerzo para desertar del éxtasis, i coronar de aplausos la habili-
dad i el talento de este artista modelo.  
Malavasi hace con la flauta, lo que Sivori con el violin, lo que Herz en el 
piano. Toca aquel instrumento con la mayor perfeccion, sus dulces notas 
conmueven el alma, la arroban, la electrizan. 
Los temas de Lucrecia, Lucia i Carnaval de Venecia que sucesivamente tocó 
en los tres actos del concierto, fueron a cual mas bellos i mejor ejecutados. 
En los dos primeros, nos dio a conocer que era un distinguido artista, en el 
último, nos reveló un verdadero jenio musical. (EF, 21 de abril de 1856, p. 
3). 

 
Un hecho significativo se puede mencionar aquí. En este concierto 

participó, y ocupando además el puesto de primera flauta de la orquesta, 
un joven flautista santiaguino, Ruperto Santa Cruz (1838-1906), quien 
desarrollará, a partir de entonces, una sorprendente carrera flautística en el 
país.19 

En su segundo concierto en la capital, efectuado el 22 de abril, Mala-
vasi interpretó Gran fantasía sobre temas de Los Puritanos, Gran fantasía 
sobre el final de Norma y Souvenir D’Espagne, fantasia sobre el Jaleo de 
Jerez (EF, 22 de abril de1856, p. 3), de las cuales se desconoce el autor. 
El Ferrocarril (24 de abril de 1856, p. 3) puntualizó: “Los armoniosos so-
nidos que hace salir de su flauta, las suaves notas que produce sin esfuerzo 
alguno, han colocado a Malavasi entre los artistas mas célebres de Europa, 
que tocan en aquel instrumento”. Desde luego, esto es una exageración 
producida tal vez por el entusiasmo de las actuaciones, pues el flautista 
italiano, al menos hasta entonces, no había desarrollado una carrera en Eu-
ropa. 

                                                
19 Figueroa (1901: t. 3, 223) afirma que Santa Cruz “Hizo sus primeros estudios musicales 
bajo la dirección del maestro italiano Aquiles de Malavasi”, añadiendo que el flautista 
chileno desde “Muy joven formó parte de la orquesta del Teatro de la República”. Res-
pecto a que Santa Cruz ocupaba el puesto de primera flauta, esto se deduce de El Ferro-
carril (8 de diciembre de 1857, p. 2) que reclamaba, refiriéndose a Santa Cruz, que “(…) 
en la temporada pasada poseiamos un primer flauta bastante sobresaliente, i a quien varias 
veces hemos tenido el gusto de aplaudir por su maestria i brillante ejecución (…)”. 



El flautista italiano Achille Malavasi…  66 
 

  TRIM, 15 (2018): 55-71. 
  ISSN: 2173-8947 

Su tercera y última presentación en Santiago fue en su beneficio y se 
produjo el sábado 10 de mayo. En esa ocasión Malavasi interpretó la Fan-
tasía sobre temas de La Favorita, de su autoría,20 Duetto concertante para 
flauta y piano sobre motivos de Los Foscari, probablemente de Bric-
cialdi,21 acompañado por Alaide Pantanelli y Variaciones para flauta so-
bre el motivo chileno La Zambacueca, obra suya. Esta última pieza “pro-
dujo particularmente un entusiasmo frenético entre los espectadores, lo 
que hacía bailar a algunos aficionados en sus asientos” (EF, 13 de mayo 
de 1856, p. 3). Es presumiblemente en Santiago de Chile en donde Mala-
vasi compuso la única pieza que, hasta la fecha, se conserva. Se trata del 
Valse brillante sobre el Trovador de Verdi, para piano, dedicada a Alaide 
Pantanelli, editada y publicada por Eustaquio Guzmán.22 

A finales de mayo se trasladó a Valparaíso. En la ciudad porteña ofre-
cería cuatro conciertos más, el primero de los cuales se programó para el 
27 de ese mes en el Salón de la Filarmónica. En él interpretó Lucrecia 
Borgia, Lucia de Lammermoor y el Carnaval de Venecia (EMV, 27 de 
mayo de1856, p. 2). El segundo tuvo lugar el 7 de junio anunciándose Sou-
venir de la ópera Favorita, con acompañamiento de orquesta, de la que se 
desconoce su autor,23 Fantasía sobre motivos de La Sonnambula, en la que 
se dice que Malavasi ejecutaría “una cadencia a flauta sola, produciendo 
el efecto del canto con acompañamiento” (EMV, 5 de junio de 1856, p. 3)24 
y, nuevamente, la Zambacueca. El tercer concierto, verificado tres días 
después, incluyó Potpourri sobre motivos de la Sonnambula y de los Mas-
nadieri, que podría ser obra suya pero no es posible determinarlo; Diver-
tissement sobre motivos de la ópera Norma, ah! Bello a me ritorna, que 
tampoco se le puede atribuir y el Souvenir D’Espagne (EMV, 10 de junio 
de 1856, p. 3). La crítica señaló: 

 

                                                
20 Obra ejecutada también en Brasil (Correio Mercantil, 29 de noviembre de 1852, p. 4).   
21 Op. 33, editada en 1845-46. Consta con ese título en su catálogo (Petrucci 2001: 291). 
22 La partitura consta en el Archivo Histórico del Seminario Conciliar de Santiago y fue 
facilitada a este autor mediante su digitalización. 
23 Podría pertenecer a Malavasi, pues en Brasil había ejecutado Fantasia sobre temas de 
La Favorita, de su autoría (ECM, 29 de noviembre de 1852, p. 4), y porque en el catálogo 
de Briccialdi no se cuenta un Souvenir sobre La Favorita. 
24 Podría tratarse tanto de una obra propia como de los opus 11 o 63 de Briccialdi, en 
donde constan bajo un título muy similar (Petrucci, 2001: 277-8). Respecto de la caden-
cia, bien podría haber sido un preludio compuesto por Malavasi, pero esto es solo conje-
tura. 



     67  Pablo E. Ramírez Césped 

 

  TRIM, 15 (2018): 55-71. 
  ISSN: 2173-8947 

En sus manos la flauta es otro instrumento, mas suave, mas dulce, mucho 
mas sonoro y argentino que la flauta comun; sin esfuerzo aparente supera las 
mayores dificultades; casi sin tomar aliento, toca por un largo espacio de 
tiempo sin que parezca por esto fatigado; su embocadura es tan suave, que 
no se percibe ese resoplido tan conocido cuando se toca la flauta. Es sin 
disputa uno de los grandes flautistas que existen, una notabilidad de primer 
orden, que debería ser mejor apreciada y mas dignamente remunerada. 
(EMV, 11 de junio de 1856, p. 3). 
 
Su concierto de despedida de Valparaíso, y de Chile, se efectuó en 27 

de junio, y en el tocó las fantasías de sobre temas de Los Puritanos y sobre 
un tema escocés, de las que no especifica autor, sobre motivos de Norma, 
que ya hemos visto es de su composición y El Carnaval de Venecia (EMV, 
25 de junio de 1856, p. 3). A continuación, seguiría camino hacia Lima, 
Perú, a donde arribará a mediados de julio de 1856 (Barbacci 1946: 472).  

En Lima actuó en el Teatro Principal y otros escenarios de esa capital 
entre agosto y noviembre de ese año ante nutridas concurrencias (Barbacci 
1949: 472). A mediados de 1857, Malavasi se presentó en Bogotá, Colom-
bia, junto al pianista y compositor colombiano Manuel María Párraga 
(1826-1895) (Rodríguez, 2001: 88). Al igual que en Santiago de Chile, el 
23 de junio de 1847 Malavasi interpretó en Bogotá, junto con su repertorio 
habitual, música basada en un baile nacional. Se trató de “Variaciones 
para flauta con acompañamiento de guitarra y piano sobre el baile nacio-
nal neogranadino El Bambuco”, en las que fue acompañado por Nicome-
des Matta, en guitarra, y el compositor de la obra, Manuel María Párraga, 
en piano (Rodríguez, 2001: 88). La impresión que sus actuaciones causa-
ron en Colombia no debió ser menor a aquellas suscitadas en los países 
que ya había visitado. El poeta colombiano Gregorio Gutiérrez González 
(1826-1872) (1881) le dedicó una poesía titulada Al señor Aquíles de Ma-
lavasi, la que representa otra pista más de lo que fue la recepción de sus 
performances en Latinoamérica. Algunos de sus versos dicen: “A nada se 
parece su acento indefinible/No copia otro ruido, no imita ningún son (…)/ 
Por eso cuando te oigo reprimo el llanto en vano/Que brota de mis ojos, y 
tímida mi mano/ Enjuga mis mejillas y no puede aplaudir”. 

Comenzando la década de 1860, Achille Malavasi continuó desarro-
llando su carrera en Cuba. Zoila Lapique Becali (1979: 30) describe sus 
actividades en Puerto Príncipe (actual Provincia de Camagüey), diciendo 
que “fue acogido con beneplácito y admirado por su talento artístico”. Se 
presentó allí, al frente de un grupo de aficionados que él dirigía, en los 



El flautista italiano Achille Malavasi…  68 
 

  TRIM, 15 (2018): 55-71. 
  ISSN: 2173-8947 

teatros Fénix y Principal de Puerto Príncipe y se desempañaba, además de 
profesor de flauta, como organizador de conciertos públicos con orquesta 
(Lapique, 1979: 30). También recorrió La Habana y Matanzas y en 1862 
todavía actuaba junto a sus alumnos interpretando dúos de flautas (Lapique 
1979: 30). 
 
CONSIDERACIONES Y PROYECCIONES 
 

El período durante el cual se extendió la gira de Malavasi, coincide 
con el de la consolidación en Europa de la flauta elaborada por Boehm y 
con el apogeo de carreras de grandes virtuosos del instrumento. Así, con-
forme la nueva flauta era popularizada por éstos a través de ese continente, 
Malavasi hacía lo propio a través de Iberoamérica. De manera que se puede 
decir que Achille Malavasi fue el precursor, el pionero de la nueva inter-
pretación flautística en esa parte del mundo, lo que se proyectará en flau-
tistas tanto aficionados, como los mencionados Francisco Antonio de 
Araujo, en Brasil o Alberto Adán Betancourt, en Cuba, o como en profe-
sionales de orquesta y solistas, como Joao Emilio Arroyo, en Portugal, F. 
A. Brix, en Argentina o Ruperto Santa Cruz, en Chile, quienes no dudaron 
en apropiarse de forma casi instintiva de la plena modernidad artística que 
ofrecía esta nueva interpretación de mediados del siglo XIX.  

Las preguntas que se abren acerca de Achille Malavasi son muchas, 
particularmente aquellas relativas a sus primeros años en Italia. No menos 
relevante es el asunto de sus obras, de las que solo sabemos sus nombres 
y que él las interpretó. De la casi totalidad de ellas se desconoce absoluta-
mente su ubicación. Todo lo anterior plantea desafíos considerables, pero 
a la vez un estímulo para descubrir más acerca de este extraordinario artista 
que tan honda impresión causara en todos los lugares que visitó. 
 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

Barbacci, Rodolfo (1949), "Apuntes para un Diccionario Musical 
Biográfico Peruano". Fénix Revista de la Biblioteca Nacional del 
Perú. Nº 6, pp. 414-510. 

 
Bignardelli, Maurizio (2005), "In difesa della sterminata produzione di 

parafrasi operistiche per flauto del XIX secolo" En Claudio 
Paradiso (ed.), Il flauto in Italia, Roma, Istituto Poligrafico e Zecca 
dello Stato. 



     69  Pablo E. Ramírez Césped 

 

  TRIM, 15 (2018): 55-71. 
  ISSN: 2173-8947 

 
Boehm, Theobald de (1991), La flauta y la interpretación flautística, 

Vicente Martínez López (hijo) (trad.), Madrid, Mundimúsica 
ediciones. 

 
Cernicchiaro, Vincenzo (1926): Storia Della Musica nel Brasile, dai tempi 

coloniali sino ai nostri giorni (1549-1925, Milano, Fratelli 
Riccioni. 

 
Figueroa, Pedro Pablo (1901): Diccionario biográfico de Chile, t. 3, 

Santiago de Chile, Imprenta Barcelona. 
 

Fitzgibbon, H. Macaulay (1914), The Story of the Flute, New York, 
Charles Scribner's Sons. 

 
Giannini, Tula (1993), Great Flute Makers of France The Lot and Godfroy 

Families 1650-1900, London, Tony Binghman. 
 
Gutiérrez González, Gregorio (1881), Poesías, Bogotá, Imprenta de Me-

dardo Rivas. 
 

Lapique Becali, Zoila (1979), Música colonial cubana en las 
publicaciones periódicas (1812-1902), La Habana, Editorial Letras 
Cubanas. 

 
Petrucci, Gian-Luca (2001), Giulio Briccialdi Il Principe dei Flautisti, 

Terni, Edizioni Thyrus. 
 

Petrucci, Gian-Luca (2012), Il Flauto Böhm in Italia, Viggiano, Edizione 
L'Antissa. 

 
Powell, Ardal (2002), The Flute, New Haeven and London, The Yale 

University Press. 
 

Rigaud, João-Heitor (2009), "Do Romantismo Portuense". (Meloteca) 
URL:https://www.meloteca.com/pdfartigos/joao-heitor-
rigaud_do-romantismo-portuense.pdf. Recuperado el 14 de agosto 
de 2018. 

 



El flautista italiano Achille Malavasi…  70 
 

  TRIM, 15 (2018): 55-71. 
  ISSN: 2173-8947 

Rockstro, Richard Shepherd (1928), A Treatise on the Construction the 
History and the Practice of The Flute, (Revised Edition) London, 
Rudall, Carte and Co. 

 
Rodríguez, Luis C. (2001), "El Bambuco de Manuel María Párraga", Artes 

La Revista, I, 83-90. 
 

Sánchez, Rosa Maria (2015), A Família Arroio-Rezola Um Percurso 
Musical no Porto Oiticentista. Disertación para obtener el grado de  

 Máster, Universidad de Porto. https://sigarra.up.pt/fep/pt/pub_ge-
ral.show_file?pi_gdoc_id=504524. Recuperado el 14 de agosto de 
2018. 

 
FUENTES HEMEROGRÁFICAS 
 
El Heraldo, Madrid: 2 de enero de 1849, p. 4; 27 de febrero de 1849, p. 4; 

10 de marzo de 1849, p. 4. 
 
El Diario de Barcelona: 18 de agosto de1848, p.3861 
 
Diario de Cataluña: Barcelona, 19 de agosto de 1848, p. 4. 
 
La Patria, Madrid: 28 de febrero de 1849, p. 4 
 
El Correio Mercantil, Rio de Janeiro: 13 de diciembre de 1851, p. 1; 30 de 

enero de 1852, p. 4; 14 de febrero de 1853, p. 1; 19 de abril de 
1853, p. 1; 17 de octubre de 1853, p. 1. 

 
Jornal do Commercio, Rio de Janeiro: 4 de enero de 1852, p. 3; 10 de enero 

de 1852, p. 2; 15 de marzo de 1852, p. 3; 14 de febrero de 1853, p. 
3; 15 de abril de 1853, p. 3; 29 de agosto de 1854, p. 4. 

 
O Jornal das Senhoras, Sao Paulo: 28 de agosto de 1853, p. 275. 
 
Marmota Fluminense, Rio de Janeiro: 25 de agosto 1854, p. 2. 
 
Diario de Pernambuco: 6 de diciembre de 1853, p. 2. 
 



     71  Pablo E. Ramírez Césped 

 

  TRIM, 15 (2018): 55-71. 
  ISSN: 2173-8947 

El Mercurio de Valparaíso: 27 de mayo de1856, p. 2; 5 de junio de 1856, 
p.3; 10 de junio de 1856, p.3; 11 de junio de 1856, p.3; 25 de junio 
de 1856, p. 3; 27 de junio de 1856, pp. 2-3. 

 
El Ferrocarril, Santiago de Chile: 3 de abril de 1856, p. 3; 17 de abril de 

1856, p.3; 14 de abril de 1856, p. 3; 19 de abril de 1856, p. 3; 21 de 
abril de 1856, p. 3; 22 de abril de1856, p. 3; 24 de abril de 1856, p. 
3; 13 de mayo de 1856, p. 3. 



 
   

 

 



 
  TRIM, 15 (2018): 73-88. 

  ISSN: 2173-8947  

Belén de Sárraga: un nodo feminista en las redes 
revolucionarias de Latinoamérica 
 
Belen de Sarraga: a feminist node within the 
revolutionary networks in Latin America 
 

SYLVIA HOTTINGER-CRAIG 

 
Investigadora independiente 
sylvia.hottinger@gmail.com  
ORCID: https: //orcid.org/0000-0001-6391-2726  

 
Cómo citar: Hottinger-Craig, Sylvia, «Belén de Sárraga: un nodo feminista en las redes 
revolucionarios de Latinoamérica», TRIM, 15 (2018): 73-88. 

 
Resumen: Belén de Sárraga continuó su labor de propagandista masona republicana federal, 
feminista y anarquista desde 1905 hasta su regreso a España cuando se declaró la II República.  
Hemos querido enfocar sus viajes desde la perspectiva de nodo activo de una, o varias redes, para 
ello hemos aislado tres de sus viajes para discernir cuales era su modus operandi. En 1912 viajó a 
Cuba mientras que en 1913 estuvo en Chile. Describimos brevemente cual era la situación política 
en los tres países cuando ella estuvo y con quien trabajó. 
Palabras clave: Feminismo; masonería; librepensamiento; redes; movimiento obrero. 
 
Abstract: In 1905 Belen de Sarraga left Spain Latin America. A renown feminist anarchist, 
freemason and republican of her time; she set out to be a node of the continent’s revolutionary 
networks. She was also a prolific writer and her speeches would rouse her audiences. In this paper 
we have analyzed three of her trips to Cuba in 1912 and to Chile in !913. Our aim is to find patterns 
in her work and type of people she networked with. 
Keywords: Feminism; freemasonry; freethinkers; networks and workers movement. 
 
Sumario: Introducción – Objetivo del panamericanismo – Cuba –– Chile – conclusiones. 
Summary: Introduction – Pan-American objetivos – Cuba –Chile – conclusions. 

 
INTRODUCCIÓN 
 

Creemos estar ante las primeras redes revolucionarias de principios 

del siglo XX que hoy vislumbramos como fragmentos de distintas 
agrupaciones que actuaban aisladamente y divididas por nacionalidades.  



74 Sylvia Hottinger-Craig 
 

 
TRIM, 15 (2018): 73-88. 
ISSN: 2173-8947  

¿Fue Belén de Sárraga (1879-1950) un eslabón más de una cadena de 
varios movimientos revolucionarios? ¿De qué manera actuaban? ¿En qué 

momentos y por qué razones decidió ir a determinados países? ¿Por quién 
era invitada?  Encontramos un patrón en sus dos viajes más documentados, 

a saber, Cuba en 1912 y el de Chile en 1913. 
Hemos recurrido a los estudios transnacionales realizados en uno de 

los países (Cuba) a los que viajó la maestra librepensadora por dos razones: 
la primera, porque tenemos fuentes secundarias  que están investigando la 

historia de dicha región desde una perspectiva de análisis de redes sociales 
y transnacionales, y la segunda, porque las estancias fueron por periodos 

tan cortos que resultan abarcables para un corte diacrónico dentro de unas 
redes tan extensas y una vida tan larga como la de nuestra protagonista. 

Los viajes que más han sido analizados hasta ahora son los viajes a Cuba 
y Chile. Consideramos estos dos viajes ilustrativos de cómo la republicana 

librepensadora tenía funciones específicas de enlace ideológico dentro de 
una red social de estructura amplia, de la misma forma que el periódico 

¡Tierra! tenía una organización editorial variable, una costumbre en su 
generación. Hemos incluido el viaje a Chile por la información que 

proporciona de su actividad al año siguiente, lo que da continuidad a su 
trabajo. 

 
1. EL OBJETIVO DEL PANAMERICANISMO 
 

A raíz de sus arrestos (Ramos, 2006), Belén de Sárraga se fue de 

España en 1906 y se instaló en Uruguay a formar parte de la nueva 
sociedad que iniciaba una democracia constitucional. Su amigo José Battle 

y Ordoñez, tras cuatro años en la presidencia, había perdido las elecciones 
en 1907 y necesitó el apoyo de otros librepensadores como Belén de 

Sárraga. La masona aprovechó su estancia en Uruguay para viajar por 
Latinoamérica dando conferencias republicanas, feministas y 

anticlericales. La múltiple militancia de esta mujer, igual que la de sus 
compañeras y compañeros que dejaba en España, hizo que formase parte 

de un proyecto común con los librepensadores americanos. Esta actividad 
política se formuló en el I Congreso Internacional de Librepensadores en 

Buenos Aires en 1906 (Mollés, 2012), congreso que fue especialmente 
importante porque, además de tratar los temas del anticlericalismo, del 

pacifismo y del feminismo, también mostró su apoyo al divorcio, y fue el 
lugar donde se inició la idea que se vendría a llamar Panamericanismo. En 

este congreso los españoles crearon la Federación Republicana Española 



Belén de Sárraga: un nodo feminista… 75 
 

 
  TRIM, 15 (2018):73-88. 

  ISSN: 2173-8947  

en América. Hubo bastantes republicanos españoles que emigraban a la 
nueva América independiente. En España, los partidarios de la Iglesia 

Católica habían conseguido cerrar las escuelas laicas, y los 
librepensadores, al ser por lo menos aliados de los anarquistas, estaban 

sufriendo las represalias por los atentados, por las huelgas y demás 
tensiones sociales. La ideología federal republicana se podría llevar a la 

práctica. La idea de una Iberoamérica unida por una lengua y un 
sufrimiento común, el de las colonias tradicionales, y la represión de las 

instituciones “fanatizantes” como la Iglesia Católica. Iberoamérica podría 
ser liberada de la ignorancia y la pobreza gracias a la educación, los 

derechos sociales y apoyándose mutuamente en la revolución.  
Esta iniciativa fue impulsada por dos abogados, el asturiano Rafael 

Calzado (1854-1929) y el catalán Carlos Malagarriga (Mollés, 2012: 101).  
El acompañante político de Belén de Sárraga en aquel congreso fue 

Fernando Lozano, alias Demófilo. A partir de entonces ambos adoptaron 
un fuerte contenido iberista y panamericano en sus escritos. Nuestra 

federalista hablaba de Latinoamérica como la tierra de promisión para 
poner en marcha la federación latinoamericana, además de seguir 

defendiendo la igualdad para las mujeres. 
Ramos lo narra así:   

 
“Belén de Sárraga fue una pieza fundamental en el proceso de 

gestación del panamericanismo. Sostenía en sus escritos que América 
estaba llamada a ser ´tierra de promisión` para los destinos del mundo 

y que sus pueblos debían prepararse para esa ´gran obra` con la puesta 
en marcha de la federación latinoamericana.” (Ramos, 2006: 70). 

 
Mientras que Shaffer lo explicita así: “En 1911 y 1912, Sárraga inició 

una gira de conferencias en varios países para la Liga Internacional de 
Librepensamiento de Europa, queriendo organizar una Federación 

Internacional en América” (Shaffer, 2013: 100). 
Era una época, explica Zavala, en que:  

 
“El modernismo emerge como una formación discursiva compleja: un 

discurso filosófico, un discurso histórico, una teoría del progreso, una 
escritura y un discurso legible que surge simultáneamente contra el 

discurso universal y global Europeo, colonial, a la vez que iba contra el 
capitalismo autoritario (…) del Norte (…)” (1992: 49). 

 



76 Sylvia Hottinger-Craig 
 

 
TRIM, 15 (2018): 73-88. 
ISSN: 2173-8947  

La anarquista feminista, de acuerdo con la ideología espiritista 
pacifista, mantiene una postura que se refleja en sus actos: en 1896 fue 

detenida por participar con otras mujeres en manifestaciones contra la 
guerra y por protestar contra la ejecución de José Riscal. La historiografía 

mezcla en el caso de Belén de Sárraga el antimperialismo, el 
anticolonialismo y el federalismo, esto puede deberse al caso aún no 

resuelto de las autonomías, de la carga del Imperio español y de las 
actuales políticas multinacionales españolas en Latinoamérica. Vitale y 

Antivilo lo llaman su “apreciación pionera del eurocentrismo”, su “crítica 
a la conquista española” y su “agresión a los pueblos originarios” (Vitale 

y Antivilo, 2000: 138-140).  
Al leer las descripciones de las actuaciones y las actividades de Belén 

de Sárraga nos encontramos con una réplica de la instrucción, 
comunicación y usos de redes, sin embargo, en el momento en que viaja 

invitada a otros países también parece estar al corriente de lo que está 
aconteciendo en cada lugar. Gracias a los trabajos de Sánchez Cobos y 

Shaffer hemos podido documentar sus visitas a Cuba. 
 

2. CUBA 
 

Cuba había luchado duramente por su independencia. De hecho, tuvo 
que hacerlo dos veces, una vez contra España en 1898 y la segunda, en 

1902 contra los Estados Unidos. Desde entonces, Cuba recibía a obreros 
españoles cualificados que emigraban a la isla en busca de trabajo. Se 

formó un estrato social de obreros anarcosindicalistas dispuestos a luchar 
para obtener sus derechos laborales. Scott lo describe así: “Con los 

anarquistas españoles, los nacionalistas cubanos y los veteranos 
regresando de las guerras se formó una insistencia para obtener la igualdad 

racial, y un poderoso sentido de ciudadanía.” (2005:264) 
La descrita como la frágil República Cubana tenía que lidiar con dos 

nuevas fuerzas sociales: los antiguos esclavos que ya habían sido 
compañeros de armas de los cubanos blancos durante las dos guerras, y la 

nueva clase de obreros cualificados. Estos dos grupos eran una amenaza 
para los EE. UU. que ya tenían plantaciones en Cuba, y las fuerzas 

anarcosindicalistas que ya estaban siendo una oposición dentro de los 
propios Estados Unidos. El gobierno cubano, en un esfuerzo por controlar 

estas dos fuerzas, por un lado, redactó una ley que prohibía la creación de 
nuevos partidos basados en la raza, y de esta manera los antiguos esclavos 

no podían tener representantes que defendieran sus derechos, a pesar de 



Belén de Sárraga: un nodo feminista… 77 
 

 
  TRIM, 15 (2018):73-88. 

  ISSN: 2173-8947  

que hubo políticos negros o mestizos dentro de los partidos, pero nunca en 
la cúpula ni representando los derechos de los agricultores en que se 

estaban convirtiendo los antiguos esclavos. En cuanto a los españoles 
anarquistas se les expulsaba del país, obligándoles a regresar a España. Los 

dos grupos que se estaban formando iban ganando fuerza y 1912 fue un 
año señalado para ambos. 

Ramos dice que Sárraga posiblemente fuera invitada por la Gran 
Logia Independiente de Cuba en febrero 1912 (Ramos, 2002: 160) donde 

estuvo dando conferencias por la isla. La visita de Sárraga tuvo mucha 
resonancia entre las mujeres anarquistas españolas y las burguesas cubanas 

que la leyeron y asistieron a sus conferencias. Sin embargo, también se 
produjo una crisis, porque tras un año de preparativos organizando el 

primer congreso obrero de las Cruces, el gobierno cubano deportó a los 
organizadores a España para impedirlo. Una amiga anarquista de Belén, 

Emilia Rodríguez, casada con uno de los organizadores deportados, 
Vicente Lipiz, se animó a organizarlo alentada por su amiga. El gobierno 

prohibió el Congreso, pero tuvo lugar de todas formas. Sánchez Cobos 
describe así el carácter del Congreso de Cruces: “Retomamos aquí los 

principales puntos planteados en el Congreso Obrero de Cruces del año 
1912. (…) los principios que en él se aprobaron (…):  unión y solidaridad 

de los trabajadores, organización de una participación de todos sin 
excepción (…)” (2008: 258). 

Además, Sánchez Cobos nos habla de la función de Belén de Sárraga 
en ese viaje a Cuba: “La inclusión expresa de la mujer en el Congreso 

Obrero de 1912 (…) dirigida por los anarquistas (…) que coincidió, 
además, con una serie de conferencias que dio (…) la librepensadora 

española Belén de Sárraga, (…) se asiste (…) a la institucionalización de 
los derechos de la mujer (…) como la Ley del Divorcio del año siguiente” 

(2008: 224-225). 
 

Antivilo lo describe de la forma siguiente: “En Cuba, los y las 
anarquistas se hicieron notar en las tabaquerías, entre las y los campesinos, 

en los trabajadores de la construcción, estibadores y en las obreras y 
obreros de la explotación de azúcar” (Antivilo Peña, 2011: 416) 

Shaffer lo menciona poco y Sánchez Cobos lo analiza ampliamente:  
se trata de la relación entre la emigración obrera española con los antiguos 

esclavos. Para cuando llegaron los anarquistas españoles a la nueva Cuba 
independiente la esclavitud había sido oficialmente abolida, no obstante, 

las condiciones de trabajo de los antiguos esclavos no habían mejorado. 



78 Sylvia Hottinger-Craig 
 

 
TRIM, 15 (2018): 73-88. 
ISSN: 2173-8947  

Unos meses más tarde que el Congreso Obrero de Cruces de 1912 se 
produjo la denominada “Guerrita del 12”, cuando el Partido Independiente 

de Color fue acusado de sublevación y cuya posterior masacre se está 
investigando en la actualidad bajo una sombra genocida:  

 
“La radicalidad de los sucesos que estaban protagonizando los 

Independientes de color a comienzos del año 1912, y probablemente 
la envergadura del congreso obrero, (…) llevó al gobierno (…) a 

aprobar un decreto (…) que (…) prohibía la ´celebración de 
manifestaciones públicas por los independientes de color, socialistas 

y anarquistas`” (Sánchez Cobos, 2008: 227). 
 

A la fecha de hoy, aún no se sabe la cantidad exacta de los asesinados 
por la represión del ejército cubano. Se estima que unos 6000 hombres, 

mujeres y niños fueron asesinados, y el Partido Independiente de Color 
estaba pidiendo que se revocase la ley creada a raíz del Congreso de 

Cruces. Se les acusó falsamente de rebelión y atrocidades, resultando así 
con la represión del gobierno: “(…) de la que resultaron muertos sus 

máximos cabecillas, Evaristo Estenoz y Pedro Yvonet así como más de 
3000 hombres de color” (Sánchez Cobos, 2008: 212). 

Según las estimaciones del gobierno cubano, la cifra actualmente 
asciende a 6000 muertos y Scott incluye a mujeres y niños entre ellos 

(Scott, 2005: 254). Sánchez Cobos concluye que el trato anarquista hacia 
los antiguos esclavos fue inadecuado ya que englobaban a los negros con 

el resto de los sectores populares (Sánchez Cobos, 2008: 211).    
Aunque los anarquistas españoles no estuvieron muy acertados en su 

simplificación de los orígenes de los esclavos cubanos, lo que sí 
compartían era una creencia común por la lucha de sus derechos civiles y 

laborales. De la Fuente y Sánchez Cobos mencionan a Gregorio Campos 
presidiendo el congreso de Las Cruces, mientras que de la Fuente nos 

aclara que se trata de un obrero sindicalista negro y uno de los oradores 
principales del evento. Dicho historiador explica que incluso en los 

sectores en los que era difícil para ellos tener acceso laboral, no se les 
prohibía ser líderes sindicales si tenían trabajo (de la Fuente, 1999: 10).  

Si bien el espíritu interracial de Martí se quedó sobre el papel, la 
organización interracial de los obreros cubanos españoles y antiguos 

esclavos se llevó a la práctica. Esto también supuso una preocupación para 
los blancos norteamericanos porque temían que su propia población de 

antiguos esclavos en la Luisiana emulase la lucha cubana. Además, los 



Belén de Sárraga: un nodo feminista… 79 
 

 
  TRIM, 15 (2018):73-88. 

  ISSN: 2173-8947  

norteamericanos poseían plantaciones de azúcar y fábricas en Cuba. Este 
temor los menciona a menudo Scott, y también es una de las razones que 

los patriarcas blancos de La Habana creasen el pánico en la prensa 
publicando falsos ataques, violaciones y demás desórdenes atribuyéndose 

a los miembros del Partido Independiente de Color, que justifica la 
masacre del 12 por sus antiguos compañeros de armas en las dos guerras 

de Independencia. Otra razón para ocultar la verdadera naturaleza de la 
masacre es que el jefe de la armada cubana que lo llevó a cabo fue el hijo 

de José Martí: José Francisco Martí y Zayas-Bazán. 
Sabemos que tanto de Sárraga como Rodríguez eran abolicionistas y 

consideraban al antiguo esclavo como otro explotado de la tierra. En el 
libro sobre el clericalismo de Sárraga escribió:  

 
“(…) cuando el conquistador,(…) exigió un número infinito de brazos 

esclavos que permitieran valorar la producción, iniciando el comercio, la 
conveniencia dio forma menos aguda al exterminio, y, hombres laicos y 

hombres religiosos, se acomodaron á las circunstancias para usufructuar, sin 

detrimentos, la famosa gallina de los huevos de oro” (Sárraga, 1915: 44).   

 
No obstante, no pensamos que la visita de Belén de Sárraga a su amiga 

en Cuba justo antes del Congreso de las Cruces fuera una casualidad, ni 
que el conflicto con los antiguos esclavos se desarrollará en un mundo 

paralelo al de los obreros anarquistas españoles. Sobre todo, si se tiene en 
cuenta que el Partido Independiente de Color fue fundado en 1908 y que 

los obreros negros formaban parte de la lucha obrera en Cuba. Ahora sí 
que el periódico Tierra apoyó y publicó la versión oficial que justificaba 

la masacre, aunque el comportamiento de los obreros entre ellos y el de 
Emilia Rodríguez no se correspondía con esa creencia. De hecho, en 1915, 

la anarquista andaluza organizó por primera vez una celebración del 1º de 
mayo interracial, y debió considerarlo una parte importante de la unión 

obrera al también poner en marcha un sistema educativo dentro de los 
parámetros de la escuela moderna, para los hijos de los obreros. 

No sabemos si hubo un delegado oficial del partido de color en el 
Congreso Obrero de las Cruces, pero sí que hubo una relación de trabajo y 

de lucha entre los antiguos esclavos y los anarquistas españoles. Sobre 
todo, si consideramos la similitud de objetivos entre el movimiento obrero 

anarquista y el partido independiente de color.  



80 Sylvia Hottinger-Craig 
 

 
TRIM, 15 (2018): 73-88. 
ISSN: 2173-8947  

Sería importante saber quiénes estuvieron de delegados en el congreso 
obrero de Cruces y si algunos de ellos pertenecieran al partido 

Independiente de Color y cuál fue su destino. 
La producción del tabaco creó una estrecha relación laboral entre 

Cuba, Puerto Rico y la Florida y los obreros migraban de una plantación a 
otra, tejiendo redes no formales entre ellos a través de la prensa obrera. 

“Sus publicaciones tenían su propia organización, lo que les diferenciaba 
de la prensa formal”. Shaffer (2009: 50) nos explica: “Es que estas 

publicaciones tenían estructuras internas variables y que solían 
intercambiarse las funciones dentro de la misma publicación, de esta forma 

los lectores mismos se convertían en protagonistas al escribir las noticias 
de la lucha obrera. Esta prensa daba un lugar a aquellos que no tenían voz”. 

También nos explica la función del lector dentro de las fábricas de tabaco 
en el Caribe: “Sin embargo, si un obrero traía al lector un numero de 

¡Tierra!, se leían solamente uno o dos artículos antes de leer otra cosa (…) 
En teoría, el lector o la lectora leería lo que los obreros quisieran” (Shaffer 

2009: 64-65).  
Cada grupo tenía un periódico que intentaba sobrevivir a base de 

suscriptores y donaciones. La prensa escrita era la única forma de 
comunicarse rápidamente con el mayor número de personas alfabetizadas. 

Su función era la de forjar los vínculos de las redes anarquistas. Esto 
aparece en los trabajos de Amparo Sánchez Cobos (2007, 2008, 2010, 

2014) sobre los anarquistas españoles en Cuba, y en el trabajo de Kirwin 
R. Shaffer (2014, 2013, 2009) que describe la función del semanal ¡Tierra! 
que contribuyó a la creación de una red anarquista a través del Caribe 
empezando por Cuba desde 1902 hasta 1915.  

 
4. CHILE 
 

Llegó a Valparaíso procedente de Callao donde le esperaban 

miembros de la masonería y republicanos radicales Según Gazmuri fue 
invitada por la publicación de los librepensadores La Razón en 1913 

(Gazmuri, 2012: 338). De allí fue a Santiago, y en este primer viaje dictó 
ocho conferencias: Trayectorias Humanas, La mujer como entidad social, 
La familia, La moral, Los Pueblos y las Congregaciones Religiosas, El 
Problema de la Educación, El Jesuitismo y el Porvenir de América, 
Clericalismo y Democracia, El Gobierno de la Iglesia y el Gobierno del 
Mundo, La Iglesia y el Trabajo. También fomentó centros para los 



Belén de Sárraga: un nodo feminista… 81 
 

 
  TRIM, 15 (2018):73-88. 

  ISSN: 2173-8947  

trabajadores y para las trabajadoras. Antivilo nos explica la importancia de 
dichos centros: 

   
“(…) pues los Centros Femeninos de Librepensadoras y Anticlericales 
Belén de Sárraga son la consolidación de un proceso de génesis del 
movimiento de las mujeres y el movimiento feminista (…)se propagaron por 

toda la pampa salitrera cuna del movimiento obrero donde tuvieron una 

presencia activa dentro del movimiento de obreros y obreras (…)” (Antivilo 

Peña, 2011: 417). 

 
En ese país, la tensión entre clericales y anticlericales dio lugar a 

políticas excesivas, como la prohibición de los entierros en sagrado y a la 
obligación del matrimonio civil sustituyendo al eclesiástico. Los curas 

entonces, como represalia, solamente daban por válidos los matrimonios 
religiosos, y esta situación dio lugar a muchos casos de bigamia. La 

prohibición de enterrar a los muertos en los cementerios consagrados no 
solamente creó tensiones sociales sino epidemias. Estos son solo unos 

pocos datos que ilustran la tensión y que nos proporciona Gazmuri. 
La primera parte del viaje le lleva a Santiago donde fue muy bien 

acogida como conferenciante. Belén de Sárraga se encuentra con una 

sociedad muy dividida incluso entre la burguesía, que cuenta con dos 
partidos: conservadores y liberales, siendo los conservadores católicos y 

los liberales anticlericales. El contenido anticlerical y feminista de sus 
conferencias escandalizó a los conservadores chilenos. Durante su 

estancia, aprovechó un escándalo sucedido en 1913 cuando se descubrió 
que los curas jacintos habían abusado sexualmente de sus alumnos y el 

poder judicial expulsó a los pedófilos y denunció a los jesuitas de la isla 
Dawson que explotaban a los niños huérfanos internos como mano de obra 

barata. 
El anticlericalismo era un factor de disensión social, y uno de los 

anticlericales más conocidos fue Luis Emilio Recabarren que, al ser 
elegido diputado, se negó a jurar su cargo sobre la Biblia y por esta razón 

no ejerció el cargo. Impresor de profesión, fundó el Partido Socialista de 
Chile al separarse del partido democrático en 1912. Invitó a Belén de 

Sárraga a Valparaíso y al sur hasta Iquique. Fue hasta Iquique en tren a 
Negreiros y a Pisagua. Esta invitación del librepensador era una 

provocación anticlerical a los escandalizados miembros de la sociedad 
católica de la capital. Sin embargo, los dos librepensadores tenían un 

pasado en común: habían creado en el siglo anterior las sociedades de 



82 Sylvia Hottinger-Craig 
 

 
TRIM, 15 (2018): 73-88. 
ISSN: 2173-8947  

obreras, ella junto a su marido Emilio Ferrero en Andalucía y Luis Emilio 
Recabaren en la zona de las minas del salitre en Chile. Era asambleísta, 

cooperativista y federalista. Además, estaba emparejado con la activista 
feminista Teresa Flores, que los acompañó. Nacida en Iquique fue la 

primera mujer socialista de Chile.  
Luis Emilio Recabarren le invitó a la zona de salitre, mineral de gran 

valor para la agricultura, la fabricación de armas y de medicinas y por lo 
tanto, que se convirtió en una zona de mucha tensión política. Él, además 

de publicar artículos de Sárraga, escribió sobre ella en El despertar de los 
Trabajadores. Su visita coincidió con la depresión económica que, desde 

1911 vivía esa zona debido a la decadencia de la explotación del salitre en 
el norte del país. Sus conferencias sobre el derecho de las mujeres y contra 

la Iglesia fueron decisivas para elevar la conciencia de género en las 
mujeres, asalariadas o no. Ese mismo año se formaron centros femeninos 

“Belén de Sárraga” en Iquique, en Antofagasta y en Negreiros, dirigidos 
por Teresa Flores, María Castro, Luisa Zavala, Juana de Guzmán, Adela 

de Lafferte, Ilis Gaete. Encontramos muestras de esa admiración en el 
artículo “La fuerza y convicción de la palabra de Belén de Sárraga influye 

fuertemente el espíritu de Teresa Flores”, en esta carta que la feminista 
chilena escribió al redactor de El Despertar el 10 de abril de 1913: “(…) 

Antofagasta se ha organizado el viernes último un centro de mujeres 
librepensadoras (…) por nombre "Belén de Sárraga", un recuerdo y 

homenaje a la valiente mujer (...) Teresa Flores” (Avilés, 2015)”. 
La explotación obrera allí recuerda a la de los afroamericanos en los 

EE. UU. Fue una zona de presión desde 1891 y los obreros luchaban por 
sus derechos a pesar de la fuerte represión. Eran pagados con fichas para 

gastar en las tiendas de los propietarios de las minas. Los dueños eran 
políticos que vivían en Santiago y que se distribuyeron la zona para su 

explotación. En marzo de 1905 los obreros de Antofagasta fueron a la 
huelga para obtener una hora para el almuerzo (Gumucio Rivas, 2004: 7). 

En Iquique en 1907 los obreros fueron a la huelga por la devaluación 
de la moneda y el alza de los precios. Según una práctica habitual, se 

acordó un lugar de negociación con los obreros. En este caso concertaron 
el encuentro en la Escuela de Santa María. Allí les estaba esperando el 

ejército y masacraron a 3600 obreros. Esta fue la última vez que los 
poderes usaron esta treta por la repercusión de la denuncia en la prensa. 

Actualmente se recuerda en Chile con dos videos “Santa María de Iquique, 
cantata popular” (Duvauchelle, 1970).  



Belén de Sárraga: un nodo feminista… 83 
 

 
  TRIM, 15 (2018):73-88. 

  ISSN: 2173-8947  

Las mujeres de la zona habían seguido a los hombres y vivían ambos 
en pésimas condiciones. Muy pocas tenían profesiones. Las prostitutas 

eran el 20% de la población activa. Aun así, más del 40% de las mujeres 
participaban en las huelgas. Había un 30% de mortalidad infantil. Algunas 

eran costureras y empleadas del hogar. Teresa Flores creó los centros para 
que las mujeres tuviesen un sitio donde ir a instruirse y a reunirse y así 

establecieron redes para organizarse en la lucha obrera. Desde los centros 
Belén de Sárraga se lanzó la iniciativa de Teresa Flores de los Fogones 

Apagados (Avilés, 2015). Las mujeres se negaron a cocinar y se reunían 
en los centros adonde acudían los hombres para comer y organizarse 

(Gumucio Rivas, 2004: 6). A los pocos meses Flores organiza el congreso 
femenino obrero en la sede del periódico El despertar de los trabajadores 

y estableció como prioridad la igualdad entre mujeres y hombres: “La 
Primera Conferencia del centro se realizó el 17 de mayo de 1913, en el 

local del periódico El Despertar. Su temario proponía la creación de 
Consejo Federales Femeninos, dentro de la Federación Obrera de Chile” 

(Pardo, 2001: 1). 
Sus objetivos eran la liberación de la mujer de cualquier tipo de 

opresión masculina y religiosa.  Se sabe muy poco de Teresa Flores aparte 
de su actividad política. Se casó con Recabarren, pero sus biógrafos ponen 

el énfasis en sus actividades en Iquique y la zona minera. Su organización 
era bastante radical. Tras fundar el Frente Femenino Anticlerical Belén de 

Sárraga ya estaba: “(…) el movimiento de las “cocinas apagadas” en los 
campamentos, cuando se realizaba una huelga obrera. Eran mujeres que se 

tiraban sobre las vías férreas y los caminos de acceso a las minas (…) para 
evitar que las empresas contrataran rompe-huelgas” (Mundo Obrero, 

2013). 
 
CONCLUSIONES 
 

Según dice Goicovic Donoso (s. f.): “La educación y más 
específicamente los procesos autogestionados de formación, se convertían 

en una importante dimensión del quehacer político de los ácratas.” (s.f.: 
10). Esta explicación nos hace entender que Belén de Sárraga fue enviada 

como aglutinante de la parte didáctica del movimiento del libre 
pensamiento de grupos que no estaban unidos, pero que sí compartían los 

suficientes elementos para llegar a un consenso ante un enemigo común, 
ya fuera la Iglesia Católica, las monarquías u otros poderes representantes 

de un capitalismo primitivo, como las grandes explotaciones agrarias. 



84 Sylvia Hottinger-Craig 
 

 
TRIM, 15 (2018): 73-88. 
ISSN: 2173-8947  

La exaltación de sus discursos transmitía un sentimiento de libertad a 
las mentes de los que la escuchaban, y su conocimiento de los problemas 

de cada país demostraban que sus viajes fueron bien planificados y 
estudiados. Muchas veces sucede que, al llegar alguien de fuera que sepa 

explicitar lo que se está viviendo y que confirme la posibilidad de un 
cambio con explicaciones y exaltaciones, produce en la comunidad un 

sentimiento de legitimidad para luchar o seguir luchando por sus derechos. 
Belén de Sárraga les proporcionó la explicación de la causalidad de su 

doble explotación como obreras y como mujeres, aunque ellas ya tenían 
conciencia de ser explotadas. En cierta forma, la presencia de Belén de 

Sárraga invitada por los hombres del movimiento obrero era la prueba de 
que se podía llegar a ser mujer educada, revolucionaria y feminista. 

Si bien fue invitada por los masones y los librepensadores, como 
hemos visto en Cuba, juega un rol de organizadora y de apoyo a las 

organizaciones locales como vemos en los casos de Cuba y Chile con 
Emilia Rodríguez y Teresa Flores respectivamente. Como podemos 

vislumbrar por estos viajes, los países que visitó la librepensadora eran 
democracias y más adelantados que España que aún era una monarquía, 

pero con la misma lucha por los derechos del movimiento obrero que iría 
gradualmente formando parte de las instituciones al crearse los primeros 

partidos socialistas de, en este caso, Chile. Encontramos también 
descripciones en El Despertar de los Trabajadores de sus visitas a las 

logias Francisco Bilbao y Progresión y Fraternidad en Iquique (El 
despertar de los trabajadores,1913). Por lo que sabemos, estamos ante una 

red de modernización liberal en que la masonería jugó un papel. A pesar 
de las distancias entre los países latinoamericanos hay que recordar que 

tenían grandes redes a través de las publicaciones obreras, y que eran 
transportadas por los puertos de Chile y por la migración de obreros entre 

fábricas en distintos países. Los obreros con oficio tuvieron una función 
de liderazgo como en el caso de los impresores Luis Recabarren en Chile 

o Pablo Iglesias en España. 
Encontramos problemas de nomenclatura y sin un nombre común para 

este movimiento, y que operan como red, cuyos nombres eran 
Panamericanismo e Iberoamericanismo que en la actualidad tienen 

significados opuestos a los de la época que describimos. También sería 
interesante en qué momento y, si esto ocurrió oficialmente, que el 

movimiento obrero en Latinoamérica se alejó del anticlericalismo. 
Este trabajo quiere demostrar por qué pensamos que Belén de Sárraga 

fue la parte visible de un movimiento organizado, o de un conjunto de 



Belén de Sárraga: un nodo feminista… 85 
 

 
  TRIM, 15 (2018):73-88. 

  ISSN: 2173-8947  

movimientos, aunque no rígidamente estructurados y sin nombre. Esta 
pequeña incursión en la intensa biografía de Belén de Sárraga es una 

muestra de lo que aún queda por desvelar de estas redes en Latinoamérica 
en la primera mitad del siglo XX. 

 
REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 
Ackelsberg, Martha (2006), “It takes more than a village!: Transnational 

travels of Spanish anarchism in Argentina and Cuba”, 
International of Iberian Studies, vol.29, 3, pp. 205-223. 

 
Antivilo Peña, Julia (2008), “Bélen de Sárraga y la influencia de su praxis 

política en la consolidación del movimiento de mujeres y feminista 
chileno”, en Sonia Montecino Aguirre (comp.), Mujeres chilenas. 
Fragmentos de una historia, Santiago, Catalonia, pp. 99-104. 

 

Avilés, Daniela (2006), “Compañerita Teresa Flores” en  
https://www.laizquierdadiario.com/Companerita-Teresa-Flores 

(consultado el 11 de septiembre de 2018). 
 

Campos, Mauricio J. (s. f.) “Belén de Sárraga. Vida y revolución 
feminista” en https://es.scribd.com/document/117351096/Belen-

de-Sarraga-Vida-y-Revolucion-Feminista (consultado el 11 de 
septiembre de 2018). 

 
De La Fuente, Alejandro (1999), “Myths of Racial Democracy: Cuba 

1900-1912”, Latin American Research Review, vol 34, 3, pp. 39-
73. 

 
Duvauchelle, Héctor. (Dirección). (1970). Santa María de Iquique cantata 

popular [Película]. 

El despertar de los trabajadores (1913) En la Lojia Masónica. El despertar 
de los trabajadores. 

García Vargas, Rosa María (2016), “Los Independientes de Color, una 
lección para no olvidar” en 

http://www.tiempo21.cu/2016/05/20/los-independientes-de-color-



86 Sylvia Hottinger-Craig 
 

 
TRIM, 15 (2018): 73-88. 
ISSN: 2173-8947  

una-leccion-para-no-olvidar/ (consultado el 11 de septiembre de 
2018). 

 
Goicovic Donoso, Igor (s. f.), “La propaganda por los hechos en el 

movimiento anarquista chileno (1890-1910)”, en 
http://www.memoriachilena.cl/archivos2/pdfs/MC0018289.pdf 

(consultado el 11 de septiembre de 2018). 
 

Gumucio Rivas, Rafael Luis (2004), “Belén de Sárraga, librepensadora, 
anarquista y feminista”, Polis. Revista de la Universidad 
Bolivariana. vol.3, 9, pp. 1-20. 

 

IIabaca León, Alfredo (1913). Critica de las ocho conferencias 
sociológicas y de crítica religiosa de Belén de Sárraga en Chile. 

Santiago, Imprenta Victoria. 
 

Martinez Esquivel, R. (2015). “Prosopografía y redes sociales: notas 
metodológicas sobre la masonería en Costa Rica”, Revista de 
Estudios Históricos de la Masonería en América Latina & el 
Caribe, vol.7. 2, pp.1-27 (consultado el 11 de septiembre 2018) 

Molles, Dévrig (2012), “Transferencias y luchas culturales transatlánticas: 

Feminismo, librepensamiento y redes masónicas entre Europa y 
América latina (1860-1910)”, Revista de Estudios Históricos de la 
Masonería en América Latina & el Caribe, vol. 4, 2,pp. 90-112. 
(consultado el 11 de septiembre 2018) 

 
Montecino Aguirre, Sonia (2008), Mujeres chilenas. Fragmentos de una 

historia, Santiago, Catalonia. 
 

Mundo obrero (2013), “Teresa Flores” en 
http://www.mundoobrero.cl/protagonistas.html (consultado el 11 

de septiembre de 2018). 
 

Pardo, Alfredo (2001), “Historia de la mujer en Chile. La conquista de sus 
derechos políticos en el siglo XX (1900-1952)”. en 
http://critica.cl/historia/historia-de-la-mujer-en-chile-la-
conquista-los-derechos-politicos-en-el-siglo-xx-1900-1952 
(consultado el 11 de septiembre de 2018). 



Belén de Sárraga: un nodo feminista… 87 
 

 
  TRIM, 15 (2018):73-88. 

  ISSN: 2173-8947  

 
Picart, Gina (2013), “Enigmas de la historia de Cuba. El partido 

Independiente de Color y su trágico fin”, en 
https://ginapicart.wordpress.com/2013/02/03/enigmas-de-la-

historia-de-cuba-el-partido-de-los-independientes-de-color-y-su-
tragico-fin/ (consultado el 11 de septiembre de 2018). 

 
Ramos, Mª Dolores (2002), “Federalismo, laicismo, feminismo: cuatro 

claves para interpretar la biografía de Belén de Sárraga”, en Ramos, 
Mª Dolores y Mª Teresa Vera (Coords), Discursos, realidades, 
utopías. La construcción del sujeto femenino en los siglos XIX y 
XX, Barcelona, Anthropos, pp. 125-164. 

 
Ramos, Mª Dolores (2006), “Belén de Sárraga: una "obrera" del laicismo, 

el feminismo y el panamericanismo en el mundo ibérico”, Boética. 
Estudios de Arte, Geografía e Historia, 28, pp. 690-708. 

 
Ramos, Mª Dolores (1998), “Un compás para trazar una sociedad 

igualitaria. La labor de la librepensadora Belén de Sárraga entre 
1897 y 1909”, Asparkía, pp. 79-94. 

 
Ramos, María Dolores (1986), “Bélen Sarraga y la pervivencia de la idea 

federal en Málaga (1898-1933), Jábega, 53, pp. 63-70. 
 

Sánchez Cobos, Amparo (2007), “"Extranjeros Perniciosos" el orden 
público y la expulsion de anarquistas españoles en Cuba (1899-

1930)”, Historia Social, 59, pp. 171-188. 
 

Sánchez Cobos, Amparo (2008), Sembrando Ideales. Anarquistas 
españoles en Cuba (1902-1925), Sevilla, Consejo Superior de 

investigaciones Cientificas. 
 

Sárraga, Belén de (1915), El clericalismo en América a travñes de 
America, Lisboa, Editorial Lux. 

 
Schaffer, Kirwin R. (20014), “An Anarchist Crucible Transnational 

Radicals in Cuba ,1900-1915” en Mauricio Font A. y Araceli 
Tinajero (eds). Handbook on Cuban History, Literature, and the 



88 Sylvia Hottinger-Craig 
 

 
TRIM, 15 (2018): 73-88. 
ISSN: 2173-8947  

Arts. New Perspectives on Historical and Contemporary Social 
Change. London: Paradigm Publishers, pp.187-200 

 
Scott, Rebecca J. (2008), Degrees of Freedom. Louisiana and Cuba after 

Slavery, Cambridge: Harvard University Press.  
 

Shaffer, Kirwin R. (2013), Black Flag Boricuas. Anarchism. 
Antiauthoritarianism, and the Left in Puerto Rico, 1897-1921, 

Chicago: University of Illinois Press. 
 

Shaffer, Kirwin R. (2009), “Havana Hub: Cuban Anarchism, Radical 
Media and the Trans-Caribbean Anarchist Network, 1902-1915”, 

Caribbean Studies, Vol. 37, 2, pp. 45-74. 
 

Vitale, Luis / Antivilo, Julia (2000), Belén de Sárraga. percursora del 
feminismo hispanoamericano, Santiago, CESOC. 

 
Zavala, Iris (1992) Colonialism and culture, Indiana: Indiana University 

Press.  



 

 
  TRIM, 15 (2018): 89-106. 

  ISSN: 2173-8947  

Análisis etnohistórico de las resistencias y 
transformaciones de los Napo Runa* 
 
Ethnohistorical Analysis of the Resistances and 
Transformations of the Napo Runa 
 

DELFINA MAGNONI  
 
FLACSO Ecuador 
delfinamagnoni@gmail.com  
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1171-5549 
 
Cómo citar: Magnoni, Delfina, «Análisis etnohistórico de las resistencias y 
transformaciones de los Napo Runa», TRIM, 15 (2018): 89-106. 

 

Resumen: El presente trabajo pretende hacer un recorrido etnohistórico de las comunidades 
Napo Runa, kichwa hablantes de la Amazonía ecuatoriana, tomando como eje la construcción de 
las relaciones de alteridad. A partir de lo cual, realizaré un análisis de diferentes fuentes 
bibliográficas y de apuntes etnográficos personales que den cuenta de los encuentros y 
desencuentros que tuvieron las comunidades de esta región con otras sociedades indígenas y el 
mundo occidental. Como conclusiones argumento que estas comunidades han resistido al avance 
occidental, utilizando su capacidad transformacional (Uzendoski 2010). El trabajo está guiado por 
fuentes bibliográficas que dan cuenta de dicha capacidad interpretada de manera distinta. 
Palabras clave: Napo Runa; Amazonía; Etnohistoria; Resistencia; Transformación. 
Abstract: The present work intends to make an ethnohistorical journey of the Napo Runa 
communities, Kichwa speakers of the Ecuadorian Amazon, taking as axis the construction of the 
relationships of otherness. From which, I will make an analysis of different bibliographical sources 
and personal ethnographic notes that account for the encounters and disagreements that the 
communities of this region had with other indigenous societies and the Western world. As 
conclusions I argue that these communities have resisted Western advancement, using their 
transformational capacity (Uzendoski 2010). 
Keywords: Napo Runa; Amazon; Ethnohistory; Resistance; Transformation. 
 
Sumario: Introducción – Contexto geográfico y étnico de la RAE – Etnohistoria, resistencias y 
transformaciones – Etnohistoria de la metamorfosis – Consideraciones finales 
Summary: Introduction - Geographic and ethnic context of the RAE - Ethnohistory, resistances and 
transformations - Ethnohistory of the metamorphosis - Final considerations 
 

  
* Este trabajo se ha realizado en el marco de la investigación para la Tesis de Maestría de 
Antropología Visual en FLACSO sede Ecuador. Durante los años 2015-2017. 



90 Delfina Magnoni 
 

 
TRIM, 15 (2018): 89-106. 
ISSN: 2173-8947  

 
INTRODUCCIÓN 
 

Propongo en el presente trabajo, hacer un recorrido etnohistórico 

sobre las comunidades Napo Runa, kichwa hablantes que habitan la 
Región Amazónica Ecuatoriana (RAE).  Mi análisis se va a centrar en dos 

fuentes de información: el análisis de la bibliografía etnohistórica acerca 
del mencionado grupo étnico y algunos apuntes etnográficos propios 

realizados para mi investigación de Maestría. Como eje de la construcción 
etnohistórica, analizaré las distintas interpretaciones sobre los encuentros 
de estas comunidades con otras sociedades, que es un tema que aparece en 

las investigaciones que a continuación presento.  
El interés por analizar las formas en que fueron registrados e 

interpretados los encuentros de las sociedades amazónicas con otras 
sociedades comenzó con el movimiento teórico y metodológico que se 

desarrolló en la antropología desde 1990 sobre el estudio de las ontologías 
amazónicas. Uno de los exponentes del llamado giro ontológico es el 

antropólogo brasileño Eduardo Viveiros de Castro (1992, 1996, 1998, 
2002, 2010), referente de la Teoría Perspectivista. Este giro propone, entre 

otras cosas, la emancipación de la dicotomía naturaleza-cultura entendida 
como dos entidades separadas con características bien delimitadas: el 

mundo social por un lado y el mundo natural por el otro. Para esta teoría, 
este límite desaparece como tal, pues la naturaleza se presenta como 

extensión del mundo social, donde las personas logran establecer cruces, 
intercambiando agencia y conocimiento con otros seres que en occidente 

son considerados parte de la naturaleza. A partir de este giro ontológico, 
es posible pensar que los encuentros de estas comunidades con otras 

sociedades estuvieron atravesados por la apertura que presentan y por sus 
formas particulares de incorporar agencia a través de las relaciones de 

alteridad. 
Además de esta teoría amazónica, el caso de las comunidades Napo 

Runa es particular por ser considerada por distintos autores (Oberem, 
1980; Macdonald, 1984; Muratorio, 1998; Uzendoski, 2010) como una 

sociedad de frontera entre la sierra y el amazonas ecuatoriano, donde los 
cruces y movimientos sociales han sido permanentes, situaciones 

reflejadas en los diversos registros históricos de la región.  



Análisis etnohistórico de las resistencias… 91 
 

 
  TRIM, 15 (2018):89-106. 

  ISSN: 2173-8947  

Dicho lo primero, en el presente trabajo propongo desarrollar, a partir 
de un análisis de la bibliografía consultada, un recorrido de los encuentros 

y desencuentros que tuvieron las comunidades Napo Runa.  
 

1. CONTEXTO GEOGRÁFICO Y ÉTNICO DE LA RAE 
 

La Región Amazónica Ecuatoriana (RAE)1, está conformada por las 

provincias de Napo (10,7 % del territorio), Sucumbíos (15,5 %), Orellana 
(18,6 %), Pastaza (25,4 %), Morona Santiago (20,6 %) y Zamora 

Chinchipe (9,1 %) (López, et. al., 2013). La región que ocupa el Napo está 
ubicada al centro norte de la RAE, limita al norte con la provincia de 

Sucumbíos, al este con Orellana, al sur con la provincia de Pastaza y al 
oeste con las provincias de Pichincha, Cotopaxi y Tungurahua, provincias 

de la sierra ecuatoriana. La Región Amazónica Ecuatoriana (RAE), está 
separada del resto del país por la cordillera andina, por el suroeste Perú y 

el norte Colombia. La provincia de Napo ocupa un territorio de 13.271 
km², y su capital es la ciudad de Tena a 186 kilómetros de Quito. El río 

Napo, brazo del río amazonas y del cual surge el nombre de la provincia, 
nace de los afluentes andinos que bajan hacia el oriente. Es en esta región 

donde se ubican las comunidades kichwa amazónicas, Napo Runa. 
  

2. ETNOHISTORIA, RESISTENCIAS Y TRANSFORMACIONES 
 

Propongo comenzar por una historia que narra Federico Calapucha 

Tapuy, una persona de la comunidad Sapo Rumi, al suroeste de la ciudad 
de Tena, durante una de las huaisupinas (toma de guayusa a la madrugada) 

compartidas junto a él en mayo de 2017: 
 

Hace 500 años atrás, que esta parte de Achiyacu era el mundo que la gente 
no conocía (…) hay un personaje, no sé hayas escuchado de Jumandy2. 

  
1 Denominación que surge en el gobierno del presidente Jaime Roldós en 1981. Antes 
toda la región era conocida como “Oriente”, término que aún se utiliza. 
2 En 1578, hubo un levantamiento indígena liderado por Jumandy, “el levantamiento de 
los 'pendes', o shamanes indígenas, (…) el papel que jugaron los circuitos de intercambio 
y las vinculaciones entre los pueblos amazónicos y andinos, amenazó con convertir este 
levantamiento en la rebelión anticolonial más grande e importante de la época" (Ruiz 
Mantilla, 1992: 77). Fue el levantamiento indígena más importante de la región, aún hoy 



92 Delfina Magnoni 
 

 
TRIM, 15 (2018): 89-106. 
ISSN: 2173-8947  

Entonces mi abuelo, ese que le decían Vicente, era familia de esta 
persona, de Jumandy (...) Jumandy, la raíz de él era kichwa o era de otra 

cultura, por ejemplo puede ser de waorani, de secoya, de siona, de cofán. Él 

es cofán, el papá es cofán, la mamá es kichwa, era de aquí del Napo (…) 
cuando llegaron los españoles, en 1500 de Guayaquil de la costa, entraron 

acá a la Amazonía porque dijeron ahí está el tesoro, la canela y el caucho, y 

ahí encontraron gente nativa de la costa, gente nativa del oriente, entonces 
ahí encontraron a Jumandy nuestro patriarca, nuestro guerrero, el héroe de 

la lucha, de la resistencia, esta es la historia verdadera de Jumandy, entonces 

Jumandy viene de dos culturas. (Calapucha Tapuy, registro de la 

conversación en mayo 2017, Sapo Rumi, Tena). 
 

A través de este relato en el que Federico reconoce al héroe Jumandy, 

mitad kichwa, mitad cofán, se presenta la idea de una organización social 
que es abierta. Esta introducción que realiza Federico, a partir de lo cual 

es posible pensar el cambio, la flexibilidad y la mezcla como cualidades 
identitarias Napo Runa, es el tema que voy a desarrollar a lo largo del 

presente trabajo.  
Con la llegada de los españoles en el siglo XVI, los grupos kichwas 

de la Alta Amazonía ecuatoriana, tuvieron contacto rápidamente con los 
conquistadores, aunque de manera interrumpida. Los registros históricos 

dan cuenta de algunas de las diferentes formas de resistencia y de 
responder ante estos avances coloniales.  

Desde la etnohistoria (Oberem, 1980), las comunidades de esta región 
han sido vistas como sociedades “bisafra”, las cuales han establecido 

numerosos encuentros y contactos con otras culturas, tanto amazónicas, de 
la sierra, como de la cultura occidental. Algunos autores (Muratorio, 1988; 

Uzendoski, 2010) coinciden en que esto ha implicado cualidades flexibles 
y transformativas en cuanto a la constitución identitaria de las sociedades 

kichwas del Alto Napo. Las relaciones de alteridad como forma de 
incorporar agencia y conocimiento, ha sido un tema fundamental en 

diversos estudios de las comunidades amazónicas a lo largo de la historia, 
y en este caso, es un tema presente en la bibliografía que trabaja sobre las 

comunidades de la región. 
El área del Napo era reconocida por los españoles en el siglo XVI 

como la región de Quijos (término que englobaba las diferentes etnias que 
habitaban la zona). Los primeros registros de las exploraciones españolas 

  
es recordado, las alianzas con otras comunidades fueron las que fortalecieron el proceso 
de levantamiento. 



Análisis etnohistórico de las resistencias… 93 
 

 
  TRIM, 15 (2018):89-106. 

  ISSN: 2173-8947  

a la región datan de alrededor de 1540. Según estudios etnohistóricos 
(Oberem, 1980; García, 1985; Ruiz Mantilla, 1992), la actual provincia de 

Napo estaba conformada por cuatro poblaciones diferentes, Omaguas, 
Cofanes, Quijos, y uno no reconocido que ocupaba la zona entre los ríos 

Pastaza y Napo. Los Quijos según García, “fueron aglutinamientos de 
varias razas que eran copartícipes de un territorio común” (1985: 26).   

Antes del proceso de conquista, existieron conexiones entre los 
pueblos amazónicos con los de la sierra (Taylor, 1994; Ruiz Mantilla, 

1992). Se propone incluso una continuidad cultural entre las tierras bajas 
y las altas: entre la cultura Cosanga (Alto Napo), la Pillaro (sierra central), 

los Quijos (ríos Aguarico, Coca y Alto Napo) y los Panzaleos (Taylor 
1994, 35 en Ruiz Mantilla 80). 

Así como hay diferencias en la forma de nombrar estas comunidades, 
como Quijos (Oberem, 1980; Macdonald, 1984) y Napo Runas 

(Muratorio, 1988 ; Uzendoski, 2010) 3, también existen diferentes 
perspectivas sobre de dónde provienen estas sociedades. A lo largo de la 

historia han establecido diversos encuentros y han estado 
permanentemente en contacto con otros grupos culturales, como aparece 

en el relato de Federico. Al respecto de los antepasados de estas 
comunidades Oberem establece que “Tomando en cuenta que los Quijos 

ni aún en el siglo XVI eran una población de cultura uniforme y además, 
que en el transcurso de los últimos 400 años, otros indios fueron llevados 

a la región de los Quijos, no es de extrañar que muestren diferentes 
variedades en su aspecto exterior” (1980: 34). El autor argumenta que a 

partir de generar alianzas matrimoniales con otras comunidades 
amazónicas y alianzas comerciales o medicinales (viajes de chamanes) con 

comunidades de la sierra, estas sociedades son estudiadas como sociedades 
bisagra o de frontera sin un pasado común.  

Como nombré anteriormente, en la provincia de Napo, existen 
diferentes etnias, hoaorani, cofanes, sionas, shuar4 y los kichwas del Napo 

o Napo Runas que son el mayor grupo de la región (AACTIN 1991). Según 
Garcés Dávila (1992) ante el avance de los españoles, en las primeras 

décadas de 1600, se generó no solo la huida de indígenas a otras regiones, 

  
3 Si bien hoy en día existe una división principalmente política entre “Quijos” y 
“Kichwas” (cuestión en la que no profundizaremos), los tres casos que se toman de 
referencia en la presente investigación (Tito, Federico y Mishky), se autodenominan 
como “Kichwas amazónicos” y también se reconocen como Napo Runas, éstas dos 
últimas son las denominaciones que voy a utilizar. 
4 Aunque la mayor población Shuar se ubica en la provincia de Morona Santiago.  



94 Delfina Magnoni 
 

 
TRIM, 15 (2018): 89-106. 
ISSN: 2173-8947  

sino también, “un proceso de etno-génesis, es decir, un proceso de 
formación de nuevas identidades indígenas, que dio lugar a la existencia 

de nuevas entidades étnicas tales como los Canelos Quichua, Quijos 
Quichua, Quichuas del Napo y Quichuas del Curaray” (1992: 73). El autor 

afirma que estos grupos se formaron como parte de un proceso de 
readaptación a partir de la avanzada española. En este sentido, aunque en 

algunos textos se hable de manera general de la cultura de los Quijos, se 
reconoce la heterogeneidad de la misma: “los actuales Quichuas habitan 

una gran parte de la misma zona que los Quijos históricos atribuidos así a 
sus antepasados (…) Más bien, la palabra "Quichua" no significa un 

nombre étnico, sino lingüístico, porque bajo este nombre figuran varios 
grupos étnicos no siempre bien definidos que hablan todos el mismo 

idioma Quichua y que ocupan una región más amplia que la de los Quijos” 
(AACTIN, 1991: 5).  

Los grupos que hoy se reconocen como Napo Runas, y que hablan 
kichwa, se identifican con un proceso de reagrupación de comunidades 

indígenas amazónicas con influencia de la lengua kichwa, proveniente de 
la sierra. Garcés Dávila, al respecto sostuvo: “Lo que se puede inferir de 

la situación actual de los indígenas de esta región es que a partir del siglo 
XVI se inició un proceso de generalización del quichua como primera 

lengua y, concomitantemente, la imposición del castellano como medio de 
comunicación con la sociedad dominante” (1992: 72). 

Es decir, la lengua kichwa fue parte de un proceso de 
homogeneización indígena impuesto desde el colonialismo. Según 

Oberem (1980), se encuentran datos arqueológicos que dejan suponer la 
existencia de relaciones precolombinas entre la Sierra y los Quijos, antes 

de la llegada de los Incas a Quito, aunque “la época escrita que abarcan las 
fuentes históricas, es posterior a la conquista de la Sierra ecuatoriana por 

los incas del sur” (Oberem 1980:  50). Este autor establece que en la parte 
noroccidental de la región de los Quijos, se establecían particularidades 

que dejaban pensar en fuertes relaciones con la Sierra, pero “entre los 
demás Quijos prevalecieron tan claramente los elementos culturales 

típicos de los indios selváticos que, sin duda alguna, los podemos incluir 
entre éstos” (Oberem 1980: 330). En estos escritos aparece la historia de 

cómo los sucesores de Inca Yupanqui, llegan a Quito y se desplazan para 
el este (Amazonía) explorando nuevas tierras, y los encuentros que se 

establecen son más que nada de intercambios. Sin embargo, Garcés Dávila 
(1992) establece que las relaciones intra e interétnicas en esta región, 

constantemente fluctuaban entre etapas de paz y de guerra. La autora 



Análisis etnohistórico de las resistencias… 95 
 

 
  TRIM, 15 (2018):89-106. 

  ISSN: 2173-8947  

afirma que a partir de las reducciones que llevaron a cabo las misiones en 
el siglo XVIII, las nuevas formas de asentamiento produjo cambios en las 

relaciones intra e interétnicas. 
Oberem (1980) autor del libro Historia de la transculturación de un 

grupo indígena del Oriente Ecuatoriano, realiza un recorrido de los 
procesos que atravezaron las comunidades desde la llegada de los 

españoles a la región. En el mismo se describe la presencia de distintas 
entidades como el Estado, las misiones cristianas, comerciantes y otros y 

su relación en el encuentro con las comunidades. El autor establece 
diferentes etapas por las que pasan estas comunidades, resistencias, 

levantamientos y negociaciones. Cada una de estas entidades, prohibía 
ciertas prácticas e imponía otras. Aunque, los objetivos de cada una de 

ellas eran en un principio diferentes, coincidía una misma lógica de 
colonización y dominación. Si bien, a lo largo de los años el paradigma 

occidental sobre el imaginario indígena se fue modificando, las formas de 
vincularse continuaron desarrollándose bajo la mirada del mundo colonial, 

con las condiciones y prohibiciones que establecían los blancos. En este 
contexto, Oberem realiza un análisis de la cultura de los Quijos en términos 

de transculturación. El autor utiliza esta categoría, de manera diferente a 
la que utiliza el antropólogo Uzendoski (2010). Mientras que el primero 

establece una enumeración de rasgos que se pierden a partir del contacto 
con los españoles, el segundo utiliza el término de transculturación, como 

parte de procesos de contacto con las diferentes entidades del mundo 
occidental. Uzendoski, a quien retomaré más adelante, analiza cómo son 

evidenciados estos encuentros, en términos de intercambios para 
incorporar agencias y modificar otras. Es decir, la transculturación, como 

transformación, no como pérdida o ganancia. Oberem en cambio, 
considera los cambios que atraviesa esta cultura como parte de un proceso 

de aculturación. 
Theodore Macdonald, antropólogo estadounidense, realiza un análisis 

de las sociedades de esta región a partir de la llegada colonial. El autor 
afirma que estas comunidades poseen un “paradigma de raíz” (1984), el 

cual hace referencia a la importancia de ciertas relaciones entre los Quijos 
que funcionan como base de la organización social. Macdonald (1984) 

afirma bajo este paradigma que la creación de lazos afectivos otorga la 
posibilidad de incorporar agencia a través de ellos. Es decir, el aprendizaje 

de ciertas prácticas entre los Quijos está atravesado por la posibilidad de 
establecer este tipo de relaciones (vinculada a los afectos) con otros seres 

quienes trasmiten conocimiento. Además, agrega que el “paradigma de 



96 Delfina Magnoni 
 

 
TRIM, 15 (2018): 89-106. 
ISSN: 2173-8947  

raíz”, establece que “cualquier acercamiento entre individuos produce 
lazos afectivos ya sean positivos o negativos, que se expresarán como 

antagonismos o cooperación” (Macdonald 1984: 112). En este sentido, el 
autor afirma la importancia de la relación afectiva en el pasaje de 

conocimiento en las comunidades del Napo. 
Según el autor, este paradigma posee límites en la relación con el 

mundo occidental. Es decir, parte de la forma de concebir el entorno y las 
relaciones no se extiende a los encuentros con las entidades coloniales. 

Macdonald reflexiona sobre los relatos de los sueños, donde el autor 
analiza cómo aparece y es interpretada la figura del blanco. “Los sueños 

forman parte de la vida diaria de los Quijos Quichua. Su interpretación les 
sirve para predecir los sucesos de la caza y la pesca, anuncian 

enfermedades y muertes, toman contacto con los supai (espíritus) y 
comprenden las relaciones sociales” (Macdonald 1984: 112). Por eso, los 

sueños y sus interpretaciones son de gran importancia para entender la 
cosmología kichwa amazónica. De hecho, se dedica un momento 

importante del día para hablar y reflexionar sobre ellos, el momento de la 
huaisupina (toma de guayusa durante la madrugada). En estas ocasiones, 

los sueños se comparten con otras personas de la comunidad, ya que están 
relacionados no sólo con la persona que sueña, sino con el grupo. Es decir, 

tienen incidencia en lo colectivo, se analizan en forma grupal, porque 
influyen en las decisiones que se tienen que tomar en la vida diaria. 

A partir de los sueños, Macdonald analiza la presencia de la figura del 
blanco en ellos. En este sentido, el autor considera que la forma de aparecer 

y de relacionarse con personas del mundo occidental es diferente a las 
formas de vincularse que se hacen posibles con otros seres, entre ellos, 

personas de otras comunidades indígenas. 
Analizando la presencia del blanco en estos sueños, el antropólogo 

afirma que hay una falta de interés y emoción en estos encuentros. Es decir, 
aparecen como un obstáculo en la narración. No son figuras analizadas 

más allá de su presencia en los sueños, como sí pasa ante el encuentro con 
otros seres, que al aparecer en los sueños deben ser interpretados como 

signos o avisos que es necesario descifrar para tomar decisiones en la vida 
diaria. 

El autor considera que la falta de motivación que se evidencia en estos 
relatos, tiene que ver con las condiciones que se establecen en estas 

relaciones, donde existe “la ausencia de una reciprocidad equilibrada y la 
presencia de posiciones asimétricas” (Macdonald, 1984: 254), 

generalmente predecibles y esperables. De esta manera, las relaciones con 



Análisis etnohistórico de las resistencias… 97 
 

 
  TRIM, 15 (2018):89-106. 

  ISSN: 2173-8947  

el mundo blanco serían diferentes a las que se posibilitan con otros seres, 
donde se evidencian múltiples posibilidades de transformación a partir del 

encuentro y la forma de establecer vínculos.  
Tanto Oberem (1980) como Macdonald (1984), aunque con abordajes 

diferentes, realizan un análisis del desarrollo de estas comunidades a partir 
de la llegada de los españoles, estableciendo los cambios que se dieron en 

la cultura Kichwa del Napo. El primero afirma que a pesar del abandono 
de ciertas costumbres y de la prohibición de ciertas prácticas consideradas 

“paganas”, “en el fondo, las antiguas creencias siguen existentes hasta 
nuestros días, aunque se han adoptado elementos cristianos, y otros de los 

blancos al igual que en los cuentos míticos e históricos” (Oberem, 1980: 
338). En algunas de las historias que cuentan los kichwas, aparecen figuras 

con aspectos occidentales, generalmente asociadas a personajes 
peligrosos. Se cuenta la existencia de una mujer que seduce en los ríos y 

puede llevar al fondo del agua, con cabellera rubia y piel blanca, llamada 
yakuwarmi (Macdonald 1984: 126), o la aparición de un supai (espíritu del 

bosque) con el aspecto de un sacerdote (Macdonald, 1984: 121), o como 
establece Oberem (1980) duendes del monte, vestidos como curas con 

espíritus auxiliares similares a los hombres del mundo del blanco. 
Al realizar una enumeración de rasgos que se pierden y se ganan a 

partir del contacto, Oberem establece, “en el campo de lo religioso vemos 
que se abandonaron la ́ cacería de las cabezas` y el ́ canibalismo`, pero que 

aún en nuestros días se refleja la idea de la ´trasmisión de fuerza` que 
existía detrás de ellos” (1980: 331). De esta manera, queda evidenciado 

que más allá de las prácticas concretas que se realizaban anteriormente, las 
lógicas amerindias de transformación y relaciones de alteridad, para el 

autor continúan existiendo, y las nombra como “esencias” (Oberem, 1980: 
339) dentro de esta cultura que permanecen y continúan hasta la 

actualidad. También asegura que los cambios de los últimos 400 años no 
han realizado modificaciones de base, ya que siguen manteniendo el “tipo 

cultural, de cultivador con organización en familias extensas, con cultivos 
en desmontes a base del palo para plantar, y con importancia relativamente 

grande de la cacería y la pesca” (Oberem, 1980: 339). Estas “esencias” que 
se mantienen, según Oberem, tienen que ver con la ubicación de estas 

comunidades en una geografía que establece condiciones particulares en 
el territorio, como el conocimiento de la vida en la selva. 

El autor establece una diferencia entre los primeros contactos hasta el 
siglo XIX, tiempo en el que “fue realizándose una nivelación de las 

culturas de los Quijos hacia una ´cultura general de los indios selvático`. 



98 Delfina Magnoni 
 

 
TRIM, 15 (2018): 89-106. 
ISSN: 2173-8947  

Sin embargo, en los últimos años la cultura si pasa a “abandonar elementos 
indios y adoptar otros de la cultura occidental, transformándose de esta 

manera en un tipo cultural que mejor podría llamarse ´cultura mestiza`” 
(Oberem, 1980: 342).   

En este análisis, se puede ver una mirada esencialista de la cultura que 
otorga una forma de interpretar los cambios en términos de pérdida y 

ganancia de rasgos culturales. Así, las posibilidades de pensar las 
transformaciones que realizan las comunidades, a partir de la 

incorporación de la alteridad del mundo occidental, quedan invisibilizadas 
en sus argumentos. Estas transformaciones, propias de la centralidad de las 

relaciones de alteridad en el ser amazónicos, aparece en la literatura 
posterior producida sobre la etnología amazónica. Hasta ese momento no 

se establecen interpretaciones que permiten ver a estas comunidades con 
agencia frente al contacto con el mundo occidental. 

Volviendo al “paradigma de base o de raíz”, Macdonald (1984) 
propone que este paradigma genera formas de actuar socialmente que 

consiste en un rasgo constitutivo de los Quijos kichwas. “Para desarrollar 
al máximo los indígenas deben transformarse periódicamente, pero 

temporalmente en varios “otros seres”. Cuando estos “otros seres” aceptan 
y reconocen esta transformación e identificación con ellos se entiende que 

su sabiduría y su poder son transferidos” (Macdonald, 1984: 113). 
Es decir, el autor establece como parte fundamental de esta cultura la 

idea de transformación y flexibilidad del ser. En este sentido, la capacidad 
de incorporación de ciertas cualidades de la alteridad a través de la 

posibilidad de metamorfosis, es un rasgo constitutivo de la cultura kichwa. 
Para continuar con esta idea Macdonald (1984), define el musqui, término 

que se utiliza para hablar de la capacidad y habilidad para realizar 
diferentes actividades de la vida cotidiana, como la pesca (aichahua apic 
musqui), la caza (sacha purina musqui), la tala de árboles (tarabana 
musqui), etc. La particularidad que tiene este término es que es transferible. 

Es decir, entre los kichwa del Napo, existe la posibilidad de transferir el 
musqui, incorporando el poder del otro. En este sentido, hay personas que 

transfieren y otras que reciben el musqui. Así, en la cosmología de estas 
comunidades existe un reconocimiento de las posibilidades de agencias 

que tienen los diversos seres y de esta manera realizan diferencias entre 
sus “otros”, según el conocimiento que ellos tienen. “Para los indígenas el 

aprender los conocimientos que provienen de otro grupo, así como conocer 
el espacio que este grupo utiliza, es útil. (Macdonald, 1984: 118). 



Análisis etnohistórico de las resistencias… 99 
 

 
  TRIM, 15 (2018):89-106. 

  ISSN: 2173-8947  

Según el autor, además de reconocer la existencia de los diferentes 
otros, establece la posibilidad de incorporar este conocimiento de la 

alteridad que depende como en el musqui “de la intimidad y el afecto 
compartidos por los participantes” (Macdonald, 1984: 118). El 

antropólogo establece el “paradigma de raíz” como propio de esta cultura. 
Macdonald cuestiona por qué esta forma de vincularse con la alteridad no 

funciona de la misma manera para con el mundo del blanco. Afirma así, 
“la metáfora original de la cual surgió la idea del musqui que el 

conocimiento personal es intimidad interpersonal, pudo haber sido 
transformada y aplicada a destrezas y poderes útiles en la situación actual 

de los indígenas” (Macdonald, 1984: 243). Se refiere a cómo esa capacidad 
de interacción con otros, que propiciaba un conocimiento de las destrezas 

de los mismos, no fue aplicada para relacionarse con el mundo blanco. Es 
decir, no se utilizó para incorporar la agencia de las formas de vida que 

ellos imponían, como la cría de ganado, las relaciones con los 
establecimientos e instituciones estatales, cambios que se dieron a partir 

de la llegada de los españoles. El autor plantea que este proceso se puede 
explicar a través de la “exégesis cultural” (Macdonald, 1984: 244). Es 

decir, que los indígenas kichwas comprendían bajo formas que los 
excedían los cambios impuestos por el mundo occidental. De esta manera, 

dice el autor, el cambio no era incorporado sino que era externo y así era 
visto por los indígenas. Sin embargo, considero que los kichwas del Napo 

se han apropiado de ciertas lógicas institucionales y de organización social 
occidental, que les permiten circular como sujetos políticos en la 

actualidad.  
El autor reconoce que “cualquier innovación que ocurría sólo producía 

un reordenamiento de elementos dentro de la formación social (…) al 
establecer el nuevo sistema económico, aparecieron nuevos patrones de 

relaciones sociales” (Macdonald, 1984: 258). Este reordenamiento que 
nombra el autor, es parte de la capacidad de transformación y 

flexibilización ante los nuevos cambios que presentan las comunidades del 
Napo para poder seguir siendo. Como establece Sahlins (2008), si bien el 

mundo del blanco impone nuevas maneras de organización de las 
sociedades que son atravesadas por el contacto colonial, la forma en que 

ellas se organizan, son readaptadas a las propias lógicas de organización 
social.  
 

3. ETNOHISTORIA DE LA METAMORFOSIS 



100 Delfina Magnoni 
 

 
TRIM, 15 (2018): 89-106. 
ISSN: 2173-8947  

 

Blanca Muratorio, afirma en su libro Rucuyaya Alonso y la Historia 
Social y económica del Alto Napo (1850-1950), que la sociedad Napo es 
una sociedad de “frontera” (Muratorio, 1988: 19) donde se cruzan diversos 

intereses económicos y políticos. Tena, capital de la provincia, es la ciudad 
amazónica más próxima a Quito. La autora establece que es una “sociedad 

que nunca ha sido autónoma, sino que estuvo estrechamente ligada a los 
vaivenes de la economía política del área” (Muratorio, 1988: 18). Además 

plantea, que si bien se desconocen los ancestros principales de estas 
comunidades, se considera que es un grupo que ha establecido vínculos 
con diversas culturas amazónicas y andinas, y ha permanecido permeable 

a las diferentes culturas con las cuales ha tenido contacto. Muratorio, 
realiza la siguiente observación de la sociedad Napo Runa: 

 
Hasta bien entrado el siglo XX, la historia social y política de esta zona del 

Nor-Oriente refleja la vida de un área de frontera, con una economía 

extractiva y una sociedad de buscadores de oro y de caucho, de aventureros, 
de soldados de fortuna, y de misioneros, protegidos por la débil presencia 

del Estado, que intervenía para coartar la explotación de los indígenas sólo 

cuando ésta amenazaba la paz de la sociedad civil o de la Iglesia. La forma 
que tomaron las relaciones sociales en esta área hay que entenderla, por una 

parte, en el marco de estas estructuras y procesos de poder dominantes y, por 

otra, dentro de las particulares condiciones de la ecología de la floresta 

tropical y de la organización socioeconómica de los Napo Quichuas. Ambas 
permitieron a éstos huir de la opresión o confrontarla, en formas que difieren 

significativamente de aquellas usadas por los indígenas de la Sierra, 

enfrentados a una aristocracia terrateniente y a un Estado más poderoso 
(Muratorio 1988: 19).   

 

La autora plantea que en la cotidianeidad de la cultura se dan las 
prácticas de la resistencia, las cuales, ante el contexto de límite donde se 

cruzan diversos intereses económicos y políticos de la sociedad 
dominante, han sabido mantenerse. Las mismas se expresan en diferentes 

prácticas culturales que se dan en distintas esferas de la sociedad, 
impidiendo que la cultura sea absorbida por la sociedad colonial. En este 

sentido, las lógicas de incorporación de alteridad podrían ser muestra de 
estas prácticas de resistencia. 

Muratorio (1998) establece que la forma de percibir estas 
comunidades como una cultura híbrida es resultado de la historia de largos 



Análisis etnohistórico de las resistencias… 101 
 

 
  TRIM, 15 (2018):89-106. 

  ISSN: 2173-8947  

procesos de intercambio internacional. Sin embargo para la autora, tales 
cruces culturales entre los Napo Runa y la sociedad occidental, no 

evidencia tal hibridismo. En este sentido, se puede pensar que las 
comunidades amazónicas, además de cambiar por el avance de la 

modernidad,  cambian por principio y que este proceso responde a lógicas 
y puntos de vista amerindios que son facilitadores del cambio. En este 

contexto, el cruce cultural, es un medio a partir del cual las comunidades 
amazónicas logran nuevas transformaciones, incorporando rasgos de 

alteridad.  
Según el antropólogo estadounidense Norman Whitten (1976), quien 

trabajó más de cuarenta años en la región, estos pueblos resistieron a varios 
años de esclavitud para la extracción y búsqueda de oro y especias, y han 

sabido resistir también ante la estrategia misional de abandono de prácticas 
indígenas para lograr la conversión de los mismos al cristianismo. Durante 

el siglo XIX y XX, estas comunidades fueron testigo de la masiva 
extracción de caucho en la región, de la exploración petrolera, el 

crecimiento de la actividad misional, y la irrupción peruana durante la 
segunda Guerra Mundial. En este contexto, Whitten (1978) afirma que 

muchas culturas de la región han sido destruidas, sin embargo, los kichwa 
de la Amazonía han podido resistir a causa de profundo conocimiento, 

creatividad y perseverancia. El autor reconoce que uno de los puntos 
fundamentales de estas comunidades para poder resistir, es el chamanismo 

que “proporciona un punto focal para confrontar y contener las fuerzas 
reales que podrían desmembrar sus formas de vida” (Whitten, 2007-

traduccción propia). Así, los kichwa amazónicos han podido sostener 
espacios de reinvención y reivindicación cultural que les permiten resistir.  

Tito Chongo, es una de las personas con las que llevé a a cabo el 
acercamiento etnográfico. Tito es músico y emprendedor de proyectos 

turísticos en su comunidad de Archidona. A partir del vínculo que 
mantiene con la iglesia, Tito estudió en la escuela de los Josefinos, y 

posteriormente estudió una carrera universitaria y viajó durante un año a 
Estados Unidos para aprender inglés, con financiamiento de dicha 

institución cristiana.  
En una conversación con Tito, él me dijo que lo que distinguía a estas 

comunidades indígenas de otras ecuatorianas, es la capacidad de 
metamorfosis, y me explicó, que la metamorfosis era la posibilidad de 

convertirse en otro ser. Esto, creía Tito, les otorgaba una ventaja frente a 
otras comunidades que, al no poder transformarse, eran propicias a perder 

sus rasgos culturales. De esta manera, la capacidad de incorporar rasgos 



102 Delfina Magnoni 
 

 
TRIM, 15 (2018): 89-106. 
ISSN: 2173-8947  

de los diversos otros, ubica esta categoría como una herramienta política 
de agenciamiento que es reconocida por estas comunidades. 

En Los Napo Runa de la Amazonía ecuatoriana, de Michael 
Uzendoski (2010), se afirma la necesidad de rechazar la idea de que la 

cultura Napo Runa está desapareciendo. Para esto, el autor propone 
observar diferentes pliegues en la esfera de la vida social, en los cuales se 

observa cómo se establecen las prácticas culturales cotidianas de manera 
dinámica y relacional. Esta forma de la cotidianidad, genera que la cultura 

Napo Runa se reinvente constantemente de una manera flexible. Al 
respecto Uzendoski dice: “Acabé por darme cuenta que las personas no 

funcionaban de acuerdo a principios sociales de grupos vinculados entre 
ellos, sino que percibían la vida social como fluida y relacional, definida 

por actividades pragmáticas, prácticas concretas e intercambio. Por lo 
tanto, enfoqué mi atención hacia las maneras a través de las cuales la gente 

crea y produce relaciones sociales por medio de las formas de valores” 
(Uzendoski, 2010: 35). El autor plantea que dicha cultura atravesó “un 

proceso social kichwa amazónico de transculturación (cambio de identidad 
étnica a través del matrimonio) que tiene raíces en las dinámicas flexibles 

de las culturas andinas y amazónicas” (2010: 39). En este caso, reconoce 
la capacidad de incorporación de alteridad a través de las alianzas 

matrimoniales. 
El autor, sostiene que la cultura Napo Runa posee fronteras 

permeables a través de las cuales históricamente se han dado cruces con 
otras culturas, posibilitando múltiples flujos trasnacionales. Uzendoski 

(2010) afirma la particularidad de estas  comunidades vinvulada a la forma 
de establecer estos límites difusos entre ellos y sus otros. “Especialmente 

en el contexto urbano resulta difícil identificar fronteras concretas entre las 
formas culturales nativas y mestizas. Los kichwa del Napo por ejemplo, 

no se ven a sí mismos como un grupo aislado de las otras poblaciones con 
las que conviven” (Uzendoski, 2010: 38). Si bien las personas se 

reconocen como indígenas o mestizas, a través de la convivencia, los Napo 
Runa perciben sus límites de manera porosa, donde las cualidades se 

cruzan. 
El antropólogo establece que en dicha sociedad “las identidades 

kichwas están definidas por valores relacionales y formas sociales 
específicos en vez de estar determinadas por la idea abstracta o esencialista 

de ´ser runa`” (Uzendoski, 2010: 38). Es decir el concepto de persona 
(runa) tiene un carácter relacional que “posee valores y prácticas con 

raíces en el parentesco” (Uzendoski, 2010: 38) y el autor agrega que según 



Análisis etnohistórico de las resistencias… 103 
 

 
  TRIM, 15 (2018):89-106. 

  ISSN: 2173-8947  

Viveiros de Castro (2001) desde una “perspectiva runa, las identidades no 
se dan sino que se hacen” (Uzendoski, 2010: 40). En este sentido, dentro 

del perspectivismo, la existencia de diferentes cuerpos con diferentes 
puntos de vista, y la cualidad humana compartida con el resto de los seres 

y entidades, posibilita la capacidad de transformación y flexibilidad de las 
personas. Es decir, según este autor, a partir de de la lógica de compartir e 

incorporar puntos de vista de la alteridad, el ser no es una entidad estática 
sino que está sujeto al cambio y a la posibilidad de metamorfosis. En este 

contexto, Uzendoski (2010) establece que entre los Napo Runa, las 
alianzas de parentesco otorgan valores particulares a las personas, pero son 

en potencia seres en transformación. 
El mismo autor establece que, “la transculturación nos habla de 

fronteras flexibles a través de las cuales las identidades son intercambiadas 
y transformadas por medio del matrimonio entre diferentes centros 

relacionales (…) en este aspecto la acción social entre los kichwas 
amazónicos es persistentemente transcultural” (Uzendoski, 2010: 39). 

Estas postulaciones nos hacen reflexionar en torno a las cualidades de 
socialidad, en términos de Strathern (2014), que presentan estas 

comunidades. En este sentido se podría pensar que las relaciones con el 
afuera, no significan aculturación como algunos autores proponen al 

entender las relaciones entre culturas en términos de pérdida y ganancia y 
en torno a vínculos duales de dominación. Sino que a través de generar 

relación con entidades de la alteridad, existe la posibilidad de incorporar 
ciertos rasgos de la misma.  

El autor propone que “el kichwa amazónico se puede percibir como 
un complejo de múltiples identidades teniendo a awallakta (de las tierras 

altas, refiriéndose a personas blancas y mestizos) y awka (salvaje) como 
extremos” (Uzendoski, 2010: 39). Y destaca la cualidad de metamorfosis, 

“el matrimonio entre los kichwa constituye un complejo transformativo en 
el que la metamorfosis se hace explícita como parte del proceso de 

creación de valores” (Uzendoski, 2010: 40). Las formas sociales de los 
kichwa del Napo, permiten la posibilidad de establecer relaciones con la 

alteridad, percibida a través de la transformación y el cambio, generando 
vínculos con el afuera. 

Los Napo Runa incorporan rasgos de dicha alteridad de manera 
armónica para la vida, en el sentido de que aquí la incorporación está dada 

por una estrategia de apertura y apropiación de la alteridad. Esto no quiere 
decir que no existan tensiones con el mundo occidental, por ejemplo con 



104 Delfina Magnoni 
 

 
TRIM, 15 (2018): 89-106. 
ISSN: 2173-8947  

políticas extractivitas. Sin embargo, lo que aquí propongo, es que la 
manera de vincularse con el afuera tiene como principio la apertura. 
 

CONSIDERACIONES FINALES 
 

Enmarcando este trabajo dentro de la teoría amazónica perspectivista, 
propuesta por Viveiros de Castro, planteo la posibilidad de pensar las 

relaciones de alteridad de estas comunidades Napo Runas, como flexibles 
y dinámicas. A partir del análisis de diferentes estudios etnohistóricos que 

se llevaron a cabo en la región, propongo desarrollar un recorrido no 
cronológico de los encuentros y disputas que ha tenido esta sociedad, 

reconocida como un pueblo de frontera, con otras sociedades.  
En este sentido, lo que guía el presente trabajo no es la linealidad 

temporal a través de los años, sino la interpretación de la virtud 
transformacional de estas sociedades, como una cualidad identitaria Napo 

Runa, que concibe el cambio, la mezcla y la incorporación como parte 
fundamental del seguir siendo. Para esto, he propuesto en este artículo 

presentar desde diferentes fuentes etnohistóricas, la manera en que fueron 
interpretadas y nombradas las resistencias de las comunidades Napo Runa, 

abordadas desde distintos acercamientos teóricos.  
 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

AACTIN (Asociación de Artistas y Conjuntos Tradicionales de indígenas 
del Napo) 1991. La Cultura Tradicional Indígena de la provincia 
del Napo. Participantes: Solano Mora, J. Freire, J. Wierhake, G.  
Alvarado, C. Eds: Subsecretaría de cultura y Fundación Friedrich 

Naumann. Ecuador. 

López, V. A., Espíndola F., Calles J. y Ulloa J. (2013) Amazonía 

ecuatoriana bajo presión.Quito: EcoCiencia. 

Garcés Dávila, Alicia (1992), “La economía colonial y su impacto en las 

sociedades indígenas: el caso de la Gobernación de Quijos, siglos 
XVI y XVII”, en Fernando Santos Granero (ed.), Opresión 
colonial y resistencia indígena en Alta Amazonía, Quito, Abya-

Yala, pp. 49-75. 



Análisis etnohistórico de las resistencias… 105 
 

 
  TRIM, 15 (2018):89-106. 

  ISSN: 2173-8947  

García, Lorenzo (1985), Historia de las misiones en la Amazonía 
ecuatoriana, Quito, Abya-Yala. 

Hermida Salas, Pablo (2009), “Chamanismo y Etnoturismo: La venta de 
rituales de ayahuasca y la compra de sentidos en el Napo”. En 

Antropología: cuadernos de investigación. Quito, Ecuador: 

Escuela de Antropología.  

Macdonald, Theodore (1984), De cazadores a ganaderos, cambios en la 
cultura y economía de los Quijos Quichuas, Quito, Abya-Yala.  

Muratorio, Blanca (1988), Rucuyaya Alonso y la historia social y 
económica del Alto Napo 1850-1950, Quito, Abya-Yala.  

Myers, Helen (2001), “Etnomusicología”, en Francisco Cruces (ed.), Las 
culturas musicales, lecturas de etnomusicología, Madrid, Editorial 

Trotta. 

Oberem, Udo (1980), Los Quijos: historia de la transculturación de un 
grupo indígena del Oriente ecuatoriano. Otavalo, Instituto 

Otavaleño de Antropología.  

Ruiz Mantilla, Lucy (1992), “Jumandí: rebelión, anticolonialismo y 
mesianismo en el oriente ecuatoriano, siglo XVI”, en Fernando 

Santos Granero (ed.), Opresión colonial y resistencia indígena en 
Alta Amazonía, Quito, Abya-Yala, pp. 77-101. 

Sahlins, M. (1977) 2008. Islands of History. La muerte del capitán Cook 
Metáfora, antropología e historia. Traducción: Beatriz López. 
Barcelona. España. Gedisa. 

Strathern, Marilyn (2014), O efeito etnográfico e outros ensaios, Sao 

Paulo, Cosac & Naify.  

Taylor, Anne (1994), “El oriente Ecuatoriano en el siglo XIX; El Otro 
Litoral”, en Juan Maiguashca (ed.), Historia y región en Ecuador: 
1830-1930, Quito, Corporación Editora Nacional FLACSO, pp. 

17-67. 



106 Delfina Magnoni 
 

 
TRIM, 15 (2018): 89-106. 
ISSN: 2173-8947  

Uzendoski, Michael (2010), Los Napo Runa de la Amazonía Ecuatoriana, 

Quito, Abya-Yala.  

Uzendoski, Michael y Calapucha-Tapuy, Edith (2015), “Voces y 
Narrativas de la Amazonía Ecuatoriana”, en 

http://www.youtube.com/watch?v=5KGX2VT-hp8, consultado el 10 de 

julio de 2017. 

Viveiros de Castro, Eduardo (1992), From the Enemy’s Point of View: Humanity 
and Divinity in an Amazonian Society, Chicago, University of Chicago 

Press. 

Viveiros de Castro, Eduardo (1996), “Images of Nature and Society in 

Amazonian Ethnology”, Annual Review of Anthropology, 25, pp. 179-

200. 

Viveiros de Castro, Eduardo (1998). “Cosmological Deixis and Amerindian 

Perspectivism”, The Journal of the Royal Anthropological Institute, 4 (3), 

pp. 469-488. 

Viveiros de Castro, Eduardo (2002), A inconstancia da alma selvagem e outros 
ensaios de antropología, São Paolo, Cosac & Naify.  

Viveiros de Castro, Eduardo (2010), Metafísicas Caníbales, Buenos Aires, Katz 

Editores. 

Whitten Jr., Norman (1976), Sacha Runa: Ethnicity and Adaptation of 
Ecuadorian Jungle Quichua, Urbana, University of Illinois Press. 

Whitten Jr., Norman (1979), “Soul Vine Shamanism”, en 
http://polarfinearts.com/cgi-

bin/cgiwrap/magician/htmlos.cgi/PFA_2009/SVS_FILES/Soul_V

ine_Shaman_NW.htm, consultado el 25 de agosto de 2017. 



107	

Envío de originales

TRIM es una revista internacional y multidisciplinar, editada en formato digital, y de 
libre acceso, por el Centro “Tordesillas” de Relaciones con Iberoamérica de la Universidad 
de Valladolid.

Se publicarán trabajos en los que se presenten resultados de investigación, en dife-
rentes ámbitos de conocimiento. Las aportaciones deben ser originales e inéditas. No se 
aceptarán artículos que hayan sido publicados en otro lugar.

Los textos podrán remitirse en español o portugués, acompañados de un breve re-
sumen y un máximo de cinco palabras clave, tanto en la lengua del artículo como en in-
glés, lengua en la que también se proporcionará el titulo del artículo.

Se enviarán en formato digital, con las extensiones .txt, .doc o .rtf, con tipo de letra 
Times New Roman, cuerpo 12, espacio y medio de interlineado (se calculan 2100 caracte-
res, incluyendo espacios en blanco, por página), no pudiendo superar una extensión de 
15 páginas. Excepcionalmente, se contemplará la posibilidad de publicar artículos de ma-
yor extensión.

La tipografía en negrita se empleará tan solo en los títulos y subtítulos, no cam-
biando el tamaño o tipo de letra de los mismos.

No se utilizarán sangrados, ni ningún otro formato de texto, pues este se aplicará 
durante la maquetación.

Pueden ponerse en contacto con TRIM en la siguiente dirección de correo electró-
nico: ctri@uva.es

Referencias bibliográficas:
Dado el carácter multidisciplinar de TRIM, se permitirá que cada autor cite siguiendo el 
formato más habitual en su disciplina, respetando, eso sí, la norma al respecto y sin mez-
clar estilos en el texto.



108	

Imágenes e ilustraciones: 
Cada artículo podrá ser acompañado de hasta un máximo de 10 imágenes.
Fotografías, ilustraciones, tablas y gráficos se incorporarán en su correspondiente 

archivo gráfico (formato jpeg o tiff), nunca insertadas en el texto, y acompañadas de un 
archivo de texto con sus correspondientes textos de pie de foto.

Estos archivos deberán poseer una resolución que permita su correcta reproduc-
ción y el autor deberá asegurarse de que cuentan con los permisos necesarios para su 
reproducción y distribución según la licencia CC de la revista.

Es responsabilidad del autor verificar el correcto formato de su texto. Los 
trabajos que no se adapten a las presentes normas no serán sometidos a revisión 
para su posible publicación. 



 
   

 

 




	Índice
	1. Presentación_JJSL
	2. Gómez Carrillo_DDG
	3. Jesuitas_CJLP
	4. Relaciones hispano-indigenas_AGM
	5. El flautista_PRC 
	6. Belén_SHC
	7. Napo Runa_DM
	P blanco

